
Science Map Journal 
| Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 | Hal. 81– 86   
DOI https://doi.org/10.30598/jmsvol7issue2pp81-86  
Website: https://ojs3.unpatti.ac.id/index.php/sciencemap 

This is an open access article under the CC BY license. ©2025 by author  
 

PERAN BUDAYA SASI DALAM KONSERVASI HUTAN 
MANGROVE DI NEGERI AMAHAI 

 
Eva Moy Wonley1* 

 
1 Prodi Pendidikan Biologi FKIP, Universitas Pattimura 

Jalan Ir. M. Putuhena, Kampus Unpatti, Poka, Ambon, Indonesia 
 

Submitted: September 13, 2025 Revised: October 10, 2025 Accepted: November 02, 2025 

*Corresponding author. Email: evamoyw@gmail.com  

Abstrak 

Sasi merupakan tradisi kearifan lokal masyarakat Maluku yang diwariskan turun-temurun dan 
berperan sebagai sistem sosial untuk mengatur pemanfaatan sumber daya alam secara arif dan 
berkelanjutan. Praktik ini mencakup dimensi ekologis, sosial, ekonomi, dan religius yang saling 
berkaitan dalam menjaga harmonisasi hubungan manusia dengan lingkungannya. Penelitian ini 
bertujuan menguraikan secara mendalam bentuk penerapan, fungsi, dan kontribusi budaya sasi 
dalam upaya konservasi ekosistem hutan mangrove di Negeri Amahai, Kabupaten Maluku 
Tengah. Metode yang digunakan ialah deskriptif kualitatif melalui wawancara mendalam dengan 
tokoh adat, nelayan, dan perangkat negeri, serta observasi langsung di kawasan mangrove yang 
berada di bawah aturan sasi. Data dianalisis melalui proses reduksi, penyajian, dan penarikan 
kesimpulan secara induktif. Temuan penelitian menunjukkan bahwa sasi membatasi 
pemanfaatan hasil laut dan sumber daya hutan pada periode tertentu, sehingga ekosistem 
mangrove beserta biota pesisir memperoleh waktu untuk pulih dan berkembang secara alami. 
Praktik ini menunjukkan potensi sasi sebagai model pengelolaan lingkungan berbasis 
masyarakat yang tetap relevan dan adaptif terhadap dinamika sosial maupun perubahan kondisi 
ekologis di wilayah pesisir Maluku. 

Kata Kunci: Kearifan Lokal, Konservasi, Hutan Mangrove, Negeri Amahai, Sasi 

Abstract 

Sasi is a form of local wisdom practiced by the people of Maluku and passed down across 
generations, functioning as a social mechanism for regulating the sustainable and responsible 
use of natural resources. This tradition encompasses ecological, social, economic, and religious 
dimensions that collectively maintain the balance between human activities and the natural 
environment. This study aims to provide an in-depth description of the implementation, role, and 
contribution of sasi to the conservation of mangrove forest ecosystems in Amahai Village, 
Central Maluku Regency. A qualitative descriptive approach was employed, using data obtained 
through in-depth interviews with traditional leaders, fishing communities, and village 
authorities, as well as direct observations in mangrove areas governed by sasi regulations. The 
collected data were analyzed through processes of reduction, presentation, and inductive 
conclusion drawing. Findings indicate that sasi regulates the timing and manner of extracting 
marine and forest resources, thereby allowing mangrove ecosystems and coastal biota to recover 
and develop naturally. This practice illustrates a community-based environmental management 
model that remains relevant and adaptive to ongoing social dynamics and ecological changes in 
coastal regions of Maluku. 

Keywords: Local Wisdom, Conservation, Mangrove Forests, Amahai Village, Sasi 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

https://doi.org/10.30598/jmsvol7issue2pp81-86
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:evamoyw@gmail.com


82  wonley  
 
 
1. Pendahuluan 

Hubungan antara manusia dan sumber daya alam merupakan keterkaitan yang tidak dapat 
dipisahkan. Manusia bergantung pada sumber daya alam untuk memenuhi kebutuhan hidupnya, 
sementara kelestarian sumber daya alam sangat dipengaruhi oleh perilaku dan pola pengelolaan 
manusia. Interaksi yang berkelanjutan antara keduanya melahirkan berbagai bentuk pengetahuan dan 
aturan sosial yang disebut kearifan lokal, yaitu hasil pengalaman kolektif masyarakat dalam 
beradaptasi dengan lingkungannya (Suhartini, 2009). Kearifan lokal mencakup sistem nilai, norma, 
dan praktik tradisional yang mengatur hubungan manusia dengan alam. Nilai-nilai tersebut berperan 
penting dalam menjaga keseimbangan ekosistem dan kelestarian sumber daya. Salah satu bentuk 
kearifan lokal yang masih dipraktikkan secara kuat di Maluku adalah sasi, yaitu sistem adat yang 
berisi aturan dan larangan sementara terhadap pemanfaatan sumber daya alam pada waktu tertentu. 
Melalui mekanisme sasi, masyarakat membatasi kegiatan eksploitasi agar sumber daya dapat pulih 
kembali, sehingga tercipta keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan keberlanjutan ekologis 
(Fatma dkk., 2015). 

Sasi juga memiliki relevansi ekologis yang tinggi, terutama dalam konteks pelestarian hutan 
mangrove. Mangrove merupakan ekosistem pesisir yang penting karena berfungsi menahan abrasi, 
menstabilkan garis pantai, menyaring limbah, serta menjadi habitat bagi berbagai biota akuatik 
(Dahuri, 2003). Selain fungsi ekologis, hutan mangrove juga memberikan manfaat ekonomi bagi 
masyarakat sekitar melalui hasil kayu, pangan, dan obat-obatan tradisional. Namun, ekosistem 
mangrove saat ini menghadapi berbagai ancaman seperti penebangan liar, konversi lahan untuk 
tambak dan permukiman, serta degradasi lingkungan akibat aktivitas manusia. Dalam kerangka 
pengelolaan sumber daya alam, sasi dapat dipandang sebagai bentuk konservasi berbasis masyarakat. 
Pendekatan ini menekankan bahwa keberhasilan konservasi tidak hanya bergantung pada kebijakan 
formal, tetapi juga pada partisipasi aktif masyarakat lokal yang memiliki pengetahuan dan legitimasi 
sosial terhadap sumber daya yang dikelola (Berkes, 2004). Sasi mencerminkan nilai-nilai tersebut 
melalui aturan adat, simbol keagamaan, serta sanksi sosial yang memperkuat kepatuhan komunitas 
terhadap prinsip keberlanjutan. 

Selain itu, perspektif ekologi politik dan antropologi lingkungan menjelaskan bahwa praktik 
tradisional seperti sasi berfungsi menjaga keadilan distribusi sumber daya dan memperkuat 
solidaritas sosial. Melalui pendekatan adat, masyarakat memiliki kontrol terhadap mekanisme 
pemanfaatan sumber daya sehingga keseimbangan ekologis dan sosial dapat terjaga. Integrasi antara 
aspek budaya dan ekologi ini menjadikan sasi relevan untuk diterapkan dalam pengelolaan sumber 
daya pesisir, termasuk ekosistem mangrove. Namun, belum banyak penelitian yang secara khusus 
mengkaji efektivitas sasi dalam menjaga keberlanjutan ekosistem mangrove di Negeri Amahai. 
Padahal, wilayah ini memiliki potensi ekosistem mangrove yang luas dan masih menerapkan sistem 
sasi secara aktif. Kekosongan kajian tersebut menjadi penting untuk diisi guna memahami bagaimana 
nilai-nilai budaya sasi berkontribusi terhadap upaya konservasi berbasis masyarakat. Dengan 
demikian, penelitian ini bertujuan untuk: mendeskripsikan penerapan budaya sasi dalam pengelolaan 
hutan mangrove di Negeri Amahai, menganalisis fungsi budaya sasi dalam menjaga keberlanjutan 
ekosistem hutan mangrove, dan mengidentifikasi kontribusi budaya sasi sebagai bentuk konservasi 
berbasis kearifan lokal yang relevan untuk mendukung keberlanjutan sumber daya pesisir. 

 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk memahami 
secara mendalam praktik budaya sasi sebagai kearifan lokal yang berperan dalam menjaga 
keberlanjutan ekosistem mangrove di Negeri Amahai. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 
menelusuri makna, nilai, serta norma sosial dan ekologis yang melekat dalam pelaksanaan sasi 
sebagaimana dipahami oleh masyarakat setempat. Penelitian dilakukan di Negeri Amahai, 
Kabupaten Maluku Tengah, selama dua bulan pada periode pelaksanaan sasi laut dan darat. Lokasi 
ini dipilih karena masih mempertahankan tradisi sasi sebagai bagian dari sistem adat dalam 
pengelolaan sumber daya alam, khususnya di kawasan hutan mangrove. 

Informan ditentukan melalui teknik purposive sampling, melibatkan sepuluh orang yang 
memiliki pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam praktik sasi, yakni tokoh adat, masyarakat 



Science Map Journal | Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 |           83  
 
pesisir yang terlibat dalam pengawasan, tokoh agama dan perangkat negeri, serta satu perwakilan 
perempuan nelayan yang merasakan dampak ekologis dan ekonomi dari penerapan sasi. Pemilihan 
informan didasarkan pada kriteria domisili minimal lima tahun, pengalaman dalam kegiatan adat, 
dan kesediaan memberikan informasi secara terbuka, dengan jumlah ditetapkan berdasarkan prinsip 
saturasi data. 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur, observasi partisipatif, dan 
studi dokumentasi. Wawancara dilakukan secara tatap muka, direkam dengan persetujuan informan, 
dan ditranskripsi secara lengkap. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama dengan dukungan 
pedoman wawancara, lembar observasi, catatan lapangan, serta dokumentasi foto dan arsip adat. 
Data dianalisis mengikuti model Miles dan Huberman melalui tahapan reduksi, penyajian naratif, 
serta verifikasi kesimpulan. Untuk menjamin keabsahan temuan, diterapkan triangulasi sumber dan 
teknik, member check, serta diskusi sejawat guna memastikan kredibilitas, dependabilitas, dan 
konfirmabilitas hasil penelitian. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini melibatkan informan kunci yang terdiri atas tokoh adat, pengelola sasi, 
masyarakat pelaksana, serta pihak gereja yang selama ini berperan dalam penerapan aturan adat. 
Seluruh informan diperoleh melalui teknik purposive berdasarkan keterlibatan aktif mereka dalam 
pelaksanaan sasi di lapangan. Wawancara dilakukan dalam suasana informal dan tatap muka 
sehingga peneliti dapat menangkap nuansa budaya, intonasi, serta pemaknaan simbolik yang 
disampaikan informan. Proses observasi partisipatif memberikan peluang untuk melihat bagaimana 
aturan sasi dijalankan, termasuk proses buka-tutup sasi, aktivitas masyarakat sehari-hari, serta 
interaksi sosial yang muncul di sekitarnya. 

Data transkripsi wawancara, catatan observasi, dan dokumentasi dipadukan dalam proses 
reduksi untuk menonjolkan tema-tema yang paling konsisten. Pemaknaan awal dikonfirmasi kembali 
melalui member check, terutama kepada tokoh adat dan pengurus sasi, sehingga temuan yang 
dihasilkan tidak menyimpang dari konteks budaya masyarakat. Pendekatan ini memastikan bahwa 
deskripsi hasil benar-benar merepresentasikan praktik sasi sebagaimana dipahami oleh masyarakat, 
bukan interpretasi sepihak peneliti. Untuk memberikan gambaran yang lebih terstruktur mengenai 
temuan lapangan, ringkasan hasil penelitian berdasarkan setiap sumber data disajikan dalam tabel 
berikut:

 
Tabel 1. Ringkasan Temuan Kualitatif Berdasarkan Sumber Data 

Tema Utama Sumber Data Temuan Lapangan 
Proses Pelaksanaan 
Sasi 

Wawancara tokoh adat, 
observasi upacara buka–tutup 
sasi 

Sasi dibuka dan ditutup melalui ritual adat yang 
melibatkan doa gereja; aturan disampaikan secara lisan 
dan ditaati oleh masyarakat. 

Peran Sosial dan 
Kelembagaan 

Wawancara pemangku adat 
dan pengurus gereja, dokumen 
arsip adat 

Gereja berperan kuat sebagai penguat legitimasi; 
masyarakat patuh karena nilai moral dan religius yang 
melekat pada sasi. 

Pengawasan dan 
Sanksi 

Observasi patrol, wawancara 
masyarakat 

Pengawasan dilakukan secara komunal; pelanggar dikenai 
denda moral dan material namun tetap mengutamakan 
pemulihan relasi sosial. 

Dampak Ekologis Observasi lapangan, 
wawancara masyarakat pesisir, 
dokumen adat 

Terjadi pemulihan populasi biota yang sebelumnya 
menurun; masyarakat mengaitkan keberhasilan dengan 
periode larangan panen yang ketat. 

Nilai-nilai Kearifan 
Lokal 

Wawancara tetua adat, catatan 
lapangan 

Nilai ketertiban, kepatuhan, solidaritas, dan penghormatan 
terhadap leluhur menjadi dasar kokohnya sistem sasi. 

 

Berdasarkan tabel tersebut, dapat diperoleh informasi bahwa budaya sasi di Negeri Amahai 
masih dijalankan secara konsisten sebagai mekanisme pengaturan sosial-ekologis yang mengarahkan 
pemanfaatan sumber daya alam, terutama pada kawasan mangrove. Pelaksanaannya dipimpin oleh 
Saniri Negeri sebagai lembaga adat yang memiliki otoritas moral dan formal, sehingga setiap 



84  wonley  
 
 
keputusan mengenai penetapan sasi selalu melalui musyawarah adat yang diikuti dengan upacara 
penutupan dan pemasangan hawear sebagai tanda larangan. Pola ini menunjukkan bahwa sasi bukan 
sekadar bentuk larangan kaku, melainkan sistem pengelolaan yang memberi ruang bagi pemulihan 
ekologis melalui pengaturan waktu dan ruang. Kelenturan prinsip tersebut memperlihatkan 
bagaimana aturan adat bekerja sebagai pendekatan adaptif terhadap dinamika lingkungan pesisir 
Amahai. 

Selain sebagai mekanisme ekologis, sasi juga berfungsi sebagai sistem hukum adat yang 
memperoleh legitimasi dari tokoh agama dan perangkat negeri, sehingga masa pemberlakuannya 
(biasanya enam bulan hingga satu tahun) dijalankan dengan tingkat kepatuhan tinggi. Sanksi sosial 
dan denda adat yang dikenakan kepada pelanggar memperkuat efektivitas aturan tersebut karena 
masyarakat mematuhi sasi bukan hanya karena takut hukuman, tetapi juga karena rasa malu dan 
tanggung jawab moral. Temuan ini sejalan dengan penelitian Talakua, Sancayaningsih & Joko 
(2020) mengenai efektivitas sasi katang balanga di Maluku Selatan serta konsisten dengan Persada, 
Mangunjaya & Tobing (2021) yang menekankan pentingnya integrasi adat dan agama dalam 
mempertahankan keberlanjutan sasi. 

Pengamatan lapangan memperlihatkan bahwa kawasan mangrove yang berada dalam 
wilayah sasi memiliki kerapatan dan vitalitas vegetasi yang lebih tinggi dibandingkan area tanpa 
perlindungan adat. Selama periode sasi, aktivitas penebangan kayu dan pengambilan biota pesisir 
dihentikan sepenuhnya sehingga ekosistem memperoleh waktu untuk berregenerasi, dan ketika sasi 
dibuka kembali, masyarakat melaporkan peningkatan hasil tangkapan serta kondisi vegetasi yang 
lebih sehat. Situasi ini menunjukkan bahwa sasi memberikan kontribusi ekologis nyata dalam 
menjaga keberlanjutan ekosistem mangrove. Temuan tersebut menegaskan bahwa praktik adat dapat 
berperan langsung dalam memperkuat daya dukung lingkungan. 

Fenomena ini selaras dengan teori ekologi budaya yang dikemukakan Steward (1955), yang 
menyatakan bahwa kebudayaan berfungsi sebagai mekanisme adaptasi manusia terhadap 
lingkungan. Dalam konteks Amahai, sasi menjadi perangkat adaptif yang menyeimbangkan 
kebutuhan ekonomi masyarakat dengan batas ekologis yang tersedia. Pola adaptif ini konsisten 
dengan temuan Marasabessy et al. (2024) mengenai sasi lola di Pulau Haruku dan juga sejalan dengan 
temuan Ngidu et al. (2024) terkait pengelolaan mangrove berbasis komunitas di Kalimantan Barat 
yang meningkatkan pertumbuhan vegetasi dan stok karbon. Dengan demikian, pendekatan 
partisipatif seperti sasi memiliki implikasi luas bagi mitigasi perubahan iklim melalui penguatan 
cadangan karbon biru. 

Dimensi spiritual dalam sasi memainkan peran penting dalam memperkuat komitmen 
masyarakat terhadap praktik ini. Doa bersama yang dipimpin tokoh agama dan adat dalam setiap 
pembukaan dan penutupan sasi menempatkan praktik ini tidak hanya sebagai aturan ekologis, tetapi 
juga sebagai ekspresi religius kolektif. Keyakinan bahwa pelanggaran sasi dapat membawa 
konsekuensi buruk menjadikan kepatuhan sebagai bagian dari etika moral dan spiritual, sehingga 
pengawasan formal tidak selalu diperlukan. Konteks ini menggambarkan praktik spiritual ecology 
sebagaimana dijelaskan Posey (1999), di mana nilai spiritual berfungsi sebagai landasan etika 
lingkungan. 

Selain memberikan dasar spiritual, sasi juga memperkuat solidaritas sosial dan rasa 
kebersamaan dalam menjaga sumber daya pesisir. Keterlibatan masyarakat dalam setiap tahap, mulai 
dari musyawarah, pelaksanaan, hingga pembukaan sasi membangun kesadaran ekologis yang 
diwariskan lintas generasi. Penelitian Salamor (2025) menunjukkan bahwa nilai-nilai sosial-ekologis 
sasi telah mulai diintegrasikan ke dalam pendidikan hijau, menandakan bahwa sasi berfungsi sebagai 
media pembentukan karakter ekologis. Dengan demikian, praktik ini bukan hanya instrumen 
pengelolaan lingkungan, tetapi juga sarana pewarisan nilai yang memperkuat ketahanan sosial dan 
budaya masyarakat Maluku. 

Integrasi antara sasi dan program konservasi modern semakin terlihat melalui inisiatif 
Pemerintah Negeri Amahai untuk mengaitkan rehabilitasi mangrove dengan praktik adat. Kebijakan 
penanaman kembali kawasan rusak menjadi lebih efektif karena dipadukan dengan legitimasi adat 



Science Map Journal | Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 |           85  
 

 

yang membuat masyarakat lebih patuh terhadap aturan konservasi. Pendekatan ini memperlihatkan 
bahwa kombinasi antara kebijakan formal dan nilai budaya dapat meningkatkan keberhasilan 
pengelolaan lingkungan. Wawancara dengan perangkat negeri juga menunjukkan bahwa masyarakat 
lebih bersedia mengikuti program konservasi ketika dikaitkan dengan kerangka adat yang sudah 
mereka pahami dan hormati. 

Sinergi antara pengetahuan ilmiah dan kearifan lokal sebagaimana dijelaskan Berkes (2009) 
tampak jelas dalam integrasi ini, karena keberhasilan konservasi sangat bergantung pada peran 
komunitas yang memahami dinamika ekologis wilayahnya. Temuan ini juga konsisten dengan hasil 
penelitian Ngidu et al. (2024) yang menekankan pentingnya partisipasi komunitas dalam menjaga 
ekosistem mangrove. Dalam cakupan global, praktik seperti sasi mendukung target SDGs 13, 14, 
dan 15 yang berkaitan dengan mitigasi perubahan iklim, pelestarian ekosistem laut, dan perlindungan 
keanekaragaman hayati. Dengan demikian, sasi tidak hanya relevan sebagai warisan budaya, tetapi 
juga sebagai strategi konservasi yang adaptif dan dapat dikembangkan dalam skala yang lebih luas. 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa budaya sasi di Negeri Amahai memiliki peranan penting 
dalam menjaga keberlanjutan ekosistem hutan mangrove. Melalui mekanisme larangan sementara, 
pengawasan adat, serta sanksi sosial yang kuat, sasi tidak hanya berfungsi sebagai sistem budaya, 
tetapi juga sebagai bentuk yang efektif. Sasi menjaga keseimbangan ekologis melalui pembatasan 
eksploitasi sumber daya, memperkuat solidaritas sosial masyarakat, dan menanamkan nilai-nilai 
kearifan lokal yang berorientasi pada kelestarian alam. Temuan ini menunjukkan bahwa praktik adat 
seperti sasi dapat dijadikan model pengelolaan sumber daya alam berbasis masyarakat yang 
berkelanjutan. Secara implikatif, hasil penelitian ini merekomendasikan agar pemerintah daerah dan 
lembaga lingkungan hidup mengintegrasikan nilai-nilai sasi dalam kebijakan pengelolaan pesisir dan 
hutan mangrove, terutama melalui pemberdayaan lembaga adat dan pendidikan lingkungan berbasis 
komunitas. Pendekatan kolaboratif antara pemerintah, tokoh adat, akademisi, dan masyarakat 
diperlukan untuk memperkuat peran sasi dalam kebijakan konservasi daerah. Untuk keberlanjutan 
penelitian selanjutnya, kajian tentang sasi perlu dikembangkan dengan pendekatan interdisipliner, 
mencakup analisis ekologis kuantitatif seperti tingkat regenerasi mangrove dan keanekaragaman 
biota pesisir, serta analisis sosial-ekonomi terkait kontribusi sasi terhadap kesejahteraan masyarakat. 
Penelitian komparatif antarwilayah yang masih mempraktikkan sasi juga penting dilakukan untuk 
melihat daya adaptasi sasi terhadap perubahan sosial dan lingkungan modern. Dengan arah penelitian 
seperti ini, studi tentang sasi dapat terus memperkaya pemahaman tentang konservasi berbasis 
kearifan lokal yang relevan dengan tujuan pembangunan berkelanjutan. 

 

Daftar Pustaka 

Berkes, F. (2009). Evolution of co-management: Role of knowledge generation, bridging 
organizations and social learning. Journal of Environmental Management, 90(5), 1692–1702. 

Chaffin, B. C., Gosnell, H., & Cosens, B. A. (2022). A decade of adaptive governance scholarship: 
Synthesis and future directions. Ecology and Society, 27(1), 12–25. 

Dahuri, R. (2003). Keanekaragaman hayati laut: Aset pembangunan berkelanjutan Indonesia. 
Jakarta: Gramedia. 

Fatma, A., Mulyani, S., & Idrus, M. (2015). Peranan sistem sasi dalam pengelolaan sumber daya 
laut di Maluku Tengah. Jurnal Ilmu Lingkungan, 13(2), 85–92. 

Marasabessy, F., Pattinama, M., & Talakua, L. (2024). Efektivitas sasi lola (Rochia nilotica) dalam 
menjaga populasi biota laut di Pulau Haruku, Maluku. Jurnal Konservasi Laut, 6(1), 25–36. 



86  wonley  
 
 
Ngidu, M., Rahmawati, S., & Sugiarto, A. (2024). Rehabilitasi mangrove berbasis masyarakat dan 

peningkatan cadangan karbon biru di pesisir Kalimantan Barat. Jurnal Ekologi Tropika, 
9(2), 101–115. 

Persada, A. D., Mangunjaya, F. M., & Tobing, A. (2021). Legitimasi sosial dan keberlanjutan 
praktik sasi di Maluku. Jurnal Sosio-Ekologi, 5(3), 188–200. 

Posey, D. A. (1999). Cultural and spiritual values of biodiversity. Nairobi: United Nations 
Environment Programme (UNEP). 

Rahmawati, N., Hasanuddin, R., & Lestari, P. (2023). Community-based coastal conservation and 
eco-cultural resilience in Indonesia. Ocean & Coastal Management, 245, 106020. 

Salamor, J. (2025). Integrasi nilai sasi dalam pendidikan lingkungan di Maluku: Pendekatan 
ekopedagogi lokal. Jurnal Pendidikan dan Lingkungan, 12(1), 45–57. 

Steward, J. H. (1955). Theory of culture change: The methodology of multilinear evolution. Illinois: 
University of Illinois Press. 

Suhartini. (2009). Kearifan lokal dan pelestarian lingkungan. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 
15(3), 278–289. 

Talakua, L., Sancayaningsih, R. P., & Joko, T. (2020). Penerapan sasi katang balanga dalam 
pengelolaan kepiting bakau (Scylla serrata) di Desa Leksula, Maluku Selatan. Jurnal 
Ekosistem, 25(1), 14–23. 

Tamalene, M. N., Pattiselanno, F., & Latuheru, C. (2023). Dampak penerapan sasi terhadap 
keanekaragaman biota pesisir di Maluku Tenggara Barat. Jurnal Sumberdaya Alam dan 
Lingkungan, 10(4), 215–226. 

UNEP. (2024). Integrating indigenous knowledge in nature-based solutions: Policy framework and 
global practices. Nairobi: United Nations Environment Programme. 

Wulandari, M., Noya, L., & Pattipeilohy, A. (2024). Peran perempuan dalam pengawasan sasi di 
wilayah pesisir Maluku. Jurnal Gender dan Lingkungan, 7(2), 56–68. 

 

 

 

 

 


	Daftar Pustaka

