| Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 | Hal. 81— 86
DOI https://doi.org/10.30598/jmsvol7issue2pp81-86
Website: https://0js3.unpatti.ac.id/index.php/sciencemap

PERAN BUDAYA SASI DALAM KONSERVASI HUTAN
MANGROVE DI NEGERI AMAHAI

Eva Moy Wonley'"

!'Prodi Pendidikan Biologi FKIP, Universitas Pattimura
Jalan Ir. M. Putuhena, Kampus Unpatti, Poka, Ambon, Indonesia

Submitted: September 13, 2025 Revised: October 10, 2025 Accepted: November 02, 2025

*Corresponding author. Email. evamoyw(@gmail.com

Abstrak

Sasi merupakan tradisi kearifan lokal masyarakat Maluku yang diwariskan turun-temurun dan
berperan sebagai sistem sosial untuk mengatur pemanfaatan sumber daya alam secara arif dan
berkelanjutan. Praktik ini mencakup dimensi ekologis, sosial, ekonomi, dan religius yang saling
berkaitan dalam menjaga harmonisasi hubungan manusia dengan lingkungannya. Penelitian ini
bertujuan menguraikan secara mendalam bentuk penerapan, fungsi, dan kontribusi budaya sasi
dalam upaya konservasi ekosistem hutan mangrove di Negeri Amahai, Kabupaten Maluku
Tengah. Metode yang digunakan ialah deskriptif kualitatif melalui wawancara mendalam dengan
tokoh adat, nelayan, dan perangkat negeri, serta observasi langsung di kawasan mangrove yang
berada di bawah aturan sasi. Data dianalisis melalui proses reduksi, penyajian, dan penarikan
kesimpulan secara induktif. Temuan penelitian menunjukkan bahwa sasi membatasi
pemanfaatan hasil laut dan sumber daya hutan pada periode tertentu, sehingga ekosistem
mangrove beserta biota pesisir memperoleh waktu untuk pulih dan berkembang secara alami.
Praktik ini menunjukkan potensi sasi sebagai model pengelolaan lingkungan berbasis
masyarakat yang tetap relevan dan adaptif terhadap dinamika sosial maupun perubahan kondisi
ekologis di wilayah pesisir Maluku.

Kata Kunci: Kearifan Lokal, Konservasi, Hutan Mangrove, Negeri Amahai, Sasi
Abstract

Sasi is a form of local wisdom practiced by the people of Maluku and passed down across
generations, functioning as a social mechanism for regulating the sustainable and responsible
use of natural resources. This tradition encompasses ecological, social, economic, and religious
dimensions that collectively maintain the balance between human activities and the natural
environment. This study aims to provide an in-depth description of the implementation, role, and
contribution of sasi to the conservation of mangrove forest ecosystems in Amahai Village,
Central Maluku Regency. A qualitative descriptive approach was employed, using data obtained
through in-depth interviews with traditional leaders, fishing communities, and village
authorities, as well as direct observations in mangrove areas governed by sasi regulations. The
collected data were analyzed through processes of reduction, presentation, and inductive
conclusion drawing. Findings indicate that sasi regulates the timing and manner of extracting
marine and forest resources, thereby allowing mangrove ecosystems and coastal biota to recover
and develop naturally. This practice illustrates a community-based environmental management
model that remains relevant and adaptive to ongoing social dynamics and ecological changes in
coastal regions of Maluku.

Keywords: Local Wisdom, Conservation, Mangrove Forests, Amahai Village, Sasi

This is an open access article under the CC BY license. ©2025 by author
EY


https://doi.org/10.30598/jmsvol7issue2pp81-86
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:evamoyw@gmail.com

82 wonley

1. Pendahuluan

Hubungan antara manusia dan sumber daya alam merupakan keterkaitan yang tidak dapat
dipisahkan. Manusia bergantung pada sumber daya alam untuk memenuhi kebutuhan hidupnya,
sementara kelestarian sumber daya alam sangat dipengaruhi oleh perilaku dan pola pengelolaan
manusia. Interaksi yang berkelanjutan antara keduanya melahirkan berbagai bentuk pengetahuan dan
aturan sosial yang disebut kearifan lokal, yaitu hasil pengalaman kolektif masyarakat dalam
beradaptasi dengan lingkungannya (Suhartini, 2009). Kearifan lokal mencakup sistem nilai, norma,
dan praktik tradisional yang mengatur hubungan manusia dengan alam. Nilai-nilai tersebut berperan
penting dalam menjaga keseimbangan ekosistem dan kelestarian sumber daya. Salah satu bentuk
kearifan lokal yang masih dipraktikkan secara kuat di Maluku adalah sasi, yaitu sistem adat yang
berisi aturan dan larangan sementara terhadap pemanfaatan sumber daya alam pada waktu tertentu.
Melalui mekanisme sasi, masyarakat membatasi kegiatan eksploitasi agar sumber daya dapat pulih
kembali, sehingga tercipta keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan keberlanjutan ekologis
(Fatma dkk., 2015).

Sasi juga memiliki relevansi ekologis yang tinggi, terutama dalam konteks pelestarian hutan
mangrove. Mangrove merupakan ekosistem pesisir yang penting karena berfungsi menahan abrasi,
menstabilkan garis pantai, menyaring limbah, serta menjadi habitat bagi berbagai biota akuatik
(Dahuri, 2003). Selain fungsi ekologis, hutan mangrove juga memberikan manfaat ekonomi bagi
masyarakat sekitar melalui hasil kayu, pangan, dan obat-obatan tradisional. Namun, ekosistem
mangrove saat ini menghadapi berbagai ancaman seperti penebangan liar, konversi lahan untuk
tambak dan permukiman, serta degradasi lingkungan akibat aktivitas manusia. Dalam kerangka
pengelolaan sumber daya alam, sasi dapat dipandang sebagai bentuk konservasi berbasis masyarakat.
Pendekatan ini menekankan bahwa keberhasilan konservasi tidak hanya bergantung pada kebijakan
formal, tetapi juga pada partisipasi aktif masyarakat lokal yang memiliki pengetahuan dan legitimasi
sosial terhadap sumber daya yang dikelola (Berkes, 2004). Sasi mencerminkan nilai-nilai tersebut
melalui aturan adat, simbol keagamaan, serta sanksi sosial yang memperkuat kepatuhan komunitas
terhadap prinsip keberlanjutan.

Selain itu, perspektif ekologi politik dan antropologi lingkungan menjelaskan bahwa praktik
tradisional seperti sasi berfungsi menjaga keadilan distribusi sumber daya dan memperkuat
solidaritas sosial. Melalui pendekatan adat, masyarakat memiliki kontrol terhadap mekanisme
pemanfaatan sumber daya sehingga keseimbangan ekologis dan sosial dapat terjaga. Integrasi antara
aspek budaya dan ekologi ini menjadikan sasi relevan untuk diterapkan dalam pengelolaan sumber
daya pesisir, termasuk ekosistem mangrove. Namun, belum banyak penelitian yang secara khusus
mengkaji efektivitas sasi dalam menjaga keberlanjutan ekosistem mangrove di Negeri Amabhai.
Padahal, wilayah ini memiliki potensi ekosistem mangrove yang luas dan masih menerapkan sistem
sasi secara aktif. Kekosongan kajian tersebut menjadi penting untuk diisi guna memahami bagaimana
nilai-nilai budaya sasi berkontribusi terhadap upaya konservasi berbasis masyarakat. Dengan
demikian, penelitian ini bertujuan untuk: mendeskripsikan penerapan budaya sasi dalam pengelolaan
hutan mangrove di Negeri Amahai, menganalisis fungsi budaya sasi dalam menjaga keberlanjutan
ekosistem hutan mangrove, dan mengidentifikasi kontribusi budaya sasi sebagai bentuk konservasi
berbasis kearifan lokal yang relevan untuk mendukung keberlanjutan sumber daya pesisir.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk memahami
secara mendalam praktik budaya sasi sebagai kearifan lokal yang berperan dalam menjaga
keberlanjutan ekosistem mangrove di Negeri Amahai. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
menelusuri makna, nilai, serta norma sosial dan ekologis yang melekat dalam pelaksanaan sasi
sebagaimana dipahami oleh masyarakat setempat. Penelitian dilakukan di Negeri Amahai,
Kabupaten Maluku Tengah, selama dua bulan pada periode pelaksanaan sasi laut dan darat. Lokasi
ini dipilih karena masih mempertahankan tradisi sasi sebagai bagian dari sistem adat dalam
pengelolaan sumber daya alam, khususnya di kawasan hutan mangrove.

Informan ditentukan melalui teknik purposive sampling, melibatkan sepuluh orang yang
memiliki pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam praktik sasi, yakni tokoh adat, masyarakat



Science Map Journal | Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 | 83

pesisir yang terlibat dalam pengawasan, tokoh agama dan perangkat negeri, serta satu perwakilan
perempuan nelayan yang merasakan dampak ekologis dan ekonomi dari penerapan sasi. Pemilihan
informan didasarkan pada kriteria domisili minimal lima tahun, pengalaman dalam kegiatan adat,
dan kesediaan memberikan informasi secara terbuka, dengan jumlah ditetapkan berdasarkan prinsip
saturasi data.

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur, observasi partisipatif, dan
studi dokumentasi. Wawancara dilakukan secara tatap muka, direckam dengan persetujuan informan,
dan ditranskripsi secara lengkap. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama dengan dukungan
pedoman wawancara, lembar observasi, catatan lapangan, serta dokumentasi foto dan arsip adat.
Data dianalisis mengikuti model Miles dan Huberman melalui tahapan reduksi, penyajian naratif,
serta verifikasi kesimpulan. Untuk menjamin keabsahan temuan, diterapkan triangulasi sumber dan
teknik, member check, serta diskusi sejawat guna memastikan kredibilitas, dependabilitas, dan
konfirmabilitas hasil penelitian.

3. Hasil dan Pembahasan

Penelitian ini melibatkan informan kunci yang terdiri atas tokoh adat, pengelola sasi,
masyarakat pelaksana, serta pihak gereja yang selama ini berperan dalam penerapan aturan adat.
Seluruh informan diperoleh melalui teknik purposive berdasarkan keterlibatan aktif mereka dalam
pelaksanaan sasi di lapangan. Wawancara dilakukan dalam suasana informal dan tatap muka
sehingga peneliti dapat menangkap nuansa budaya, intonasi, serta pemaknaan simbolik yang
disampaikan informan. Proses observasi partisipatif memberikan peluang untuk melihat bagaimana
aturan sasi dijalankan, termasuk proses buka-tutup sasi, aktivitas masyarakat sehari-hari, serta
interaksi sosial yang muncul di sekitarnya.

Data transkripsi wawancara, catatan observasi, dan dokumentasi dipadukan dalam proses
reduksi untuk menonjolkan tema-tema yang paling konsisten. Pemaknaan awal dikonfirmasi kembali
melalui member check, terutama kepada tokoh adat dan pengurus sasi, sehingga temuan yang
dihasilkan tidak menyimpang dari konteks budaya masyarakat. Pendekatan ini memastikan bahwa
deskripsi hasil benar-benar merepresentasikan praktik sasi sebagaimana dipahami oleh masyarakat,
bukan interpretasi sepihak peneliti. Untuk memberikan gambaran yang lebih terstruktur mengenai
temuan lapangan, ringkasan hasil penelitian berdasarkan setiap sumber data disajikan dalam tabel
berikut:

Tabel 1. Ringkasan Temuan Kualitatif Berdasarkan Sumber Data

Tema Utama

Sumber Data

Temuan Lapangan

Proses Pelaksanaan
Sasi

Peran Sosial dan
Kelembagaan

Pengawasan  dan

Sanksi

Dampak Ekologis

Nilai-nilai Kearifan
Lokal

Wawancara tokoh adat,
observasi upacara buka—tutup
sasi

Wawancara pemangku adat
dan pengurus gereja, dokumen
arsip adat

Observasi patrol, wawancara
masyarakat

Observasi lapangan,
wawancara masyarakat pesisir,
dokumen adat

Wawancara tetua adat, catatan
lapangan

Sasi dibuka dan ditutup melalui ritual adat yang
melibatkan doa gereja; aturan disampaikan secara lisan
dan ditaati oleh masyarakat.

Gereja berperan kuat sebagai penguat legitimasi;
masyarakat patuh karena nilai moral dan religius yang
melekat pada sasi.

Pengawasan dilakukan secara komunal; pelanggar dikenai
denda moral dan material namun tetap mengutamakan
pemulihan relasi sosial.

Terjadi pemulihan populasi biota yang sebelumnya
menurun; masyarakat mengaitkan keberhasilan dengan
periode larangan panen yang ketat.

Nilai ketertiban, kepatuhan, solidaritas, dan penghormatan
terhadap leluhur menjadi dasar kokohnya sistem sasi.

Berdasarkan tabel tersebut, dapat diperoleh informasi bahwa budaya sasi di Negeri Amahai

masih dijalankan secara konsisten sebagai mekanisme pengaturan sosial-ekologis yang mengarahkan
pemanfaatan sumber daya alam, terutama pada kawasan mangrove. Pelaksanaannya dipimpin oleh
Saniri Negeri sebagai lembaga adat yang memiliki otoritas moral dan formal, sehingga setiap



84 wonley

keputusan mengenai penetapan sasi selalu melalui musyawarah adat yang diikuti dengan upacara
penutupan dan pemasangan hawear sebagai tanda larangan. Pola ini menunjukkan bahwa sasi bukan
sekadar bentuk larangan kaku, melainkan sistem pengelolaan yang memberi ruang bagi pemulihan
ekologis melalui pengaturan waktu dan ruang. Kelenturan prinsip tersebut memperlihatkan
bagaimana aturan adat bekerja sebagai pendekatan adaptif terhadap dinamika lingkungan pesisir
Amabhai.

Selain sebagai mekanisme ekologis, sasi juga berfungsi sebagai sistem hukum adat yang
memperoleh legitimasi dari tokoh agama dan perangkat negeri, sehingga masa pemberlakuannya
(biasanya enam bulan hingga satu tahun) dijalankan dengan tingkat kepatuhan tinggi. Sanksi sosial
dan denda adat yang dikenakan kepada pelanggar memperkuat efektivitas aturan tersebut karena
masyarakat mematuhi sasi bukan hanya karena takut hukuman, tetapi juga karena rasa malu dan
tanggung jawab moral. Temuan ini sejalan dengan penelitian Talakua, Sancayaningsih & Joko
(2020) mengenai efektivitas sasi katang balanga di Maluku Selatan serta konsisten dengan Persada,
Mangunjaya & Tobing (2021) yang menekankan pentingnya integrasi adat dan agama dalam
mempertahankan keberlanjutan sasi.

Pengamatan lapangan memperlihatkan bahwa kawasan mangrove yang berada dalam
wilayah sasi memiliki kerapatan dan vitalitas vegetasi yang lebih tinggi dibandingkan area tanpa
perlindungan adat. Selama periode sasi, aktivitas penebangan kayu dan pengambilan biota pesisir
dihentikan sepenuhnya sehingga ekosistem memperoleh waktu untuk berregenerasi, dan ketika sasi
dibuka kembali, masyarakat melaporkan peningkatan hasil tangkapan serta kondisi vegetasi yang
lebih sehat. Situasi ini menunjukkan bahwa sasi memberikan kontribusi ekologis nyata dalam
menjaga keberlanjutan ekosistem mangrove. Temuan tersebut menegaskan bahwa praktik adat dapat
berperan langsung dalam memperkuat daya dukung lingkungan.

Fenomena ini selaras dengan teori ekologi budaya yang dikemukakan Steward (1955), yang
menyatakan bahwa kebudayaan berfungsi sebagai mekanisme adaptasi manusia terhadap
lingkungan. Dalam konteks Amahai, sasi menjadi perangkat adaptif yang menyeimbangkan
kebutuhan ekonomi masyarakat dengan batas ekologis yang tersedia. Pola adaptif ini konsisten
dengan temuan Marasabessy et al. (2024) mengenai sasi lola di Pulau Haruku dan juga sejalan dengan
temuan Ngidu et al. (2024) terkait pengelolaan mangrove berbasis komunitas di Kalimantan Barat
yang meningkatkan pertumbuhan vegetasi dan stok karbon. Dengan demikian, pendekatan
partisipatif seperti sasi memiliki implikasi luas bagi mitigasi perubahan iklim melalui penguatan
cadangan karbon biru.

Dimensi spiritual dalam sasi memainkan peran penting dalam memperkuat komitmen
masyarakat terhadap praktik ini. Doa bersama yang dipimpin tokoh agama dan adat dalam setiap
pembukaan dan penutupan sasi menempatkan praktik ini tidak hanya sebagai aturan ekologis, tetapi
juga sebagai ekspresi religius kolektif. Keyakinan bahwa pelanggaran sasi dapat membawa
konsekuensi buruk menjadikan kepatuhan sebagai bagian dari etika moral dan spiritual, sehingga
pengawasan formal tidak selalu diperlukan. Konteks ini menggambarkan praktik spiritual ecology
sebagaimana dijelaskan Posey (1999), di mana nilai spiritual berfungsi sebagai landasan etika
lingkungan.

Selain memberikan dasar spiritual, sasi juga memperkuat solidaritas sosial dan rasa
kebersamaan dalam menjaga sumber daya pesisir. Keterlibatan masyarakat dalam setiap tahap, mulai
dari musyawarah, pelaksanaan, hingga pembukaan sasi membangun kesadaran ekologis yang
diwariskan lintas generasi. Penelitian Salamor (2025) menunjukkan bahwa nilai-nilai sosial-ekologis
sasi telah mulai diintegrasikan ke dalam pendidikan hijau, menandakan bahwa sasi berfungsi sebagai
media pembentukan karakter ekologis. Dengan demikian, praktik ini bukan hanya instrumen
pengelolaan lingkungan, tetapi juga sarana pewarisan nilai yang memperkuat ketahanan sosial dan
budaya masyarakat Maluku.

Integrasi antara sasi dan program konservasi modern semakin terlihat melalui inisiatif
Pemerintah Negeri Amahai untuk mengaitkan rehabilitasi mangrove dengan praktik adat. Kebijakan
penanaman kembali kawasan rusak menjadi lebih efektif karena dipadukan dengan legitimasi adat



Science Map Journal | Desember 2025 | Volume 7 Nomor 2 | 85

yang membuat masyarakat lebih patuh terhadap aturan konservasi. Pendekatan ini memperlihatkan
bahwa kombinasi antara kebijakan formal dan nilai budaya dapat meningkatkan keberhasilan
pengelolaan lingkungan. Wawancara dengan perangkat negeri juga menunjukkan bahwa masyarakat
lebih bersedia mengikuti program konservasi ketika dikaitkan dengan kerangka adat yang sudah
mereka pahami dan hormati.

Sinergi antara pengetahuan ilmiah dan kearifan lokal sebagaimana dijelaskan Berkes (2009)
tampak jelas dalam integrasi ini, karena keberhasilan konservasi sangat bergantung pada peran
komunitas yang memahami dinamika ekologis wilayahnya. Temuan ini juga konsisten dengan hasil
penelitian Ngidu et al. (2024) yang menekankan pentingnya partisipasi komunitas dalam menjaga
ekosistem mangrove. Dalam cakupan global, praktik seperti sasi mendukung target SDGs 13, 14,
dan 15 yang berkaitan dengan mitigasi perubahan iklim, pelestarian ekosistem laut, dan perlindungan
keanekaragaman hayati. Dengan demikian, sasi tidak hanya relevan sebagai warisan budaya, tetapi
juga sebagai strategi konservasi yang adaptif dan dapat dikembangkan dalam skala yang lebih luas.

4. Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa budaya sasi di Negeri Amahai memiliki peranan penting
dalam menjaga keberlanjutan ekosistem hutan mangrove. Melalui mekanisme larangan sementara,
pengawasan adat, serta sanksi sosial yang kuat, sasi tidak hanya berfungsi sebagai sistem budaya,
tetapi juga sebagai bentuk yang efektif. Sasi menjaga keseimbangan ekologis melalui pembatasan
eksploitasi sumber daya, memperkuat solidaritas sosial masyarakat, dan menanamkan nilai-nilai
kearifan lokal yang berorientasi pada kelestarian alam. Temuan ini menunjukkan bahwa praktik adat
seperti sasi dapat dijadikan model pengelolaan sumber daya alam berbasis masyarakat yang
berkelanjutan. Secara implikatif, hasil penelitian ini merekomendasikan agar pemerintah daerah dan
lembaga lingkungan hidup mengintegrasikan nilai-nilai sasi dalam kebijakan pengelolaan pesisir dan
hutan mangrove, terutama melalui pemberdayaan lembaga adat dan pendidikan lingkungan berbasis
komunitas. Pendekatan kolaboratif antara pemerintah, tokoh adat, akademisi, dan masyarakat
diperlukan untuk memperkuat peran sasi dalam kebijakan konservasi daerah. Untuk keberlanjutan
penelitian selanjutnya, kajian tentang sasi perlu dikembangkan dengan pendekatan interdisipliner,
mencakup analisis ekologis kuantitatif seperti tingkat regenerasi mangrove dan keanekaragaman
biota pesisir, serta analisis sosial-ekonomi terkait kontribusi sasi terhadap kesejahteraan masyarakat.
Penelitian komparatif antarwilayah yang masih mempraktikkan sasi juga penting dilakukan untuk
melihat daya adaptasi sasi terhadap perubahan sosial dan lingkungan modern. Dengan arah penelitian
seperti ini, studi tentang sasi dapat terus memperkaya pemahaman tentang konservasi berbasis
kearifan lokal yang relevan dengan tujuan pembangunan berkelanjutan.

Daftar Pustaka

Berkes, F. (2009). Evolution of co-management: Role of knowledge generation, bridging
organizations and social learning. Journal of Environmental Management, 90(5), 1692—-1702.

Chaffin, B. C., Gosnell, H., & Cosens, B. A. (2022). 4 decade of adaptive governance scholarship:
Synthesis and future directions. Ecology and Society, 27(1), 12-25.

Dahuri, R. (2003). Keanekaragaman hayati laut: Aset pembangunan berkelanjutan Indonesia.
Jakarta: Gramedia.

Fatma, A., Mulyani, S., & Idrus, M. (2015). Peranan sistem sasi dalam pengelolaan sumber daya
laut di Maluku Tengah. Jurnal Ilmu Lingkungan, 13(2), 85-92.

Marasabessy, F., Pattinama, M., & Talakua, L. (2024). Efektivitas sasi lola (Rochia nilotica) dalam
menjaga populasi biota laut di Pulau Haruku, Maluku. Jurnal Konservasi Laut, 6(1), 25-36.



86 wonley

Ngidu, M., Rahmawati, S., & Sugiarto, A. (2024). Rehabilitasi mangrove berbasis masyarakat dan
peningkatan cadangan karbon biru di pesisir Kalimantan Barat. Jurnal Ekologi Tropika,
9(2), 101-115.

Persada, A. D., Mangunjaya, F. M., & Tobing, A. (2021). Legitimasi sosial dan keberlanjutan
praktik sasi di Maluku. Jurnal Sosio-Ekologi, 5(3), 188-200.

Posey, D. A. (1999). Cultural and spiritual values of biodiversity. Nairobi: United Nations
Environment Programme (UNEP).

Rahmawati, N., Hasanuddin, R., & Lestari, P. (2023). Community-based coastal conservation and
eco-cultural resilience in Indonesia. Ocean & Coastal Management, 245, 106020.

Salamor, J. (2025). Integrasi nilai sasi dalam pendidikan lingkungan di Maluku: Pendekatan
ekopedagogi lokal. Jurnal Pendidikan dan Lingkungan, 12(1), 45-57.

Steward, J. H. (1955). Theory of culture change: The methodology of multilinear evolution. 1llinois:
University of Illinois Press.

Suhartini. (2009). Kearifan lokal dan pelestarian lingkungan. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan,
15(3), 278-289.

Talakua, L., Sancayaningsih, R. P., & Joko, T. (2020). Penerapan sasi katang balanga dalam
pengelolaan kepiting bakau (Scylla serrata) di Desa Leksula, Maluku Selatan. Jural
Ekosistem, 25(1), 14-23.

Tamalene, M. N., Pattiselanno, F., & Latuheru, C. (2023). Dampak penerapan sasi terhadap
keanekaragaman biota pesisir di Maluku Tenggara Barat. Jurnal Sumberdaya Alam dan
Lingkungan, 10(4), 215-226.

UNEP. (2024). Integrating indigenous knowledge in nature-based solutions: Policy framework and
global practices. Nairobi: United Nations Environment Programme.

Wulandari, M., Noya, L., & Pattipeilohy, A. (2024). Peran perempuan dalam pengawasan sasi di
wilayah pesisir Maluku. Jurnal Gender dan Lingkungan, 7(2), 56—68.



	Daftar Pustaka

