F E B Eéo

P-ISSN 2962-7230
E- ISSN 2830-473X
Vol. 4. No. 2 Tahun 2025

Jurnal Hmw Komunikasi Pattinura : i:‘/‘

https://ojs3 unpatti. ac. 1d/mdex php/transceiver

Symbols and Cultural Identity in the Tenggerese Kasada Ceremony: A Symbolic

Convergence Perspective

Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik

Salsabillah Reghita Aulia', Nurma Yuwita®

12Tlmu Komunikasi, Universitas Yudharta Pasuruan, Pasuruan, 67162

Email Koresponden: nurma@yudharta.ac.id

Informasi Artikel

Submited : 01 Agus 2025
Revised : 26 Nov 2025
Accepted : 15 Des 2025

d

https://doi.org/10.30598/JIKPvol4
iss1pp276-288

Keywords: Kasada Ceremony,
Tenggerese community;
Symbolic  meaning;  Local
culture; Ritual communication

Abstract: The Kasada Ceremony is one of the most significant ritual
traditions of the Tenggerese community, combining religious devotion,
cultural expression, and collective identity. As a practice passed down
through generations, Kasada functions not only as an offering ritual to Sang
Hyang Widhi and ancestral spirits but also as a symbolic communication
process that strengthens shared consciousness within the community.
Through the lens of Symbolic Convergence Theory (SCT), this study
examines how the symbols embedded in the ritual such as offerings, sacred
chants, the procession to Mount Bromo’s crater, and the role of the dukun
pandhita construct and reinforce fantasy themes that lead to a rhetorical
vision of harmony among humans, nature, and the divine. These symbolic
processes shape a collective narrative that reflects the Tenggerese
understanding of origin, moral values, and social structure. The analysis
demonstrates that each ritual element carries socially agreed-upon symbolic
meanings, enabling a shared interpretive process that maintains social
cohesion. These symbols function not only in a ceremonial context but also
as cultural communication tools that reinforce group identity, solidarity, and
the legitimacy of religious leadership through the figure of the dukun
pandhita. Furthermore, the Kasada Ceremony serves as a space for
negotiating communal meaning, where collective values and ethical norms
are reaffirmed. As a result, Kasada is not merely a religious tradition but a
symbolic mechanism that ensures the continuity of identity and social
harmony within the Tenggerese community. this study highlights that
symbolic communication within the Kasada Ceremony plays a central role in
sustaining cultural preservation, collective awareness, and social integration
amid contemporary social changes.

Abstrak: Upacara Kasada merupakan salah satu ritual paling penting bagi
masyarakat Tengger yang memadukan unsur religi, budaya, dan identitas
kolektif. Sebagai tradisi yang diwariskan secara turun-temurun, Kasada tidak
hanya berfungsi sebagai bentuk persembahan kepada Sang Hyang Widhi dan
leluhur, tetapi juga sebagai media komunikasi simbolik yang memperkuat
kesadaran bersama (shared consciousness) dalam komunitas. Melalui
perspektif Symbolic Convergence Theory (SCT), penelitian ini menelaah
bagaimana simbol-simbol yang hadir dalam rangkaian ritual seperti
persembahan, mantra, prosesi menuju kawah, serta peran dukun Pandhita
membentuk dan memperkokoh fantasy themes yang melahirkan rhetorical
vision tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan yang
transenden. Proses konvergensi simbolik ini menjadikan Kasada sebagai
ajang pembentukan narasi kolektif mengenai asal-usul, nilai moral, dan

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 276



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

struktur sosial komunitas Tengger. Analisis menunjukkan bahwa setiap unsur
dalam upacara Kasada memiliki makna simbolik yang disepakati secara
sosial, sehingga memungkinkan terjadinya proses pemaknaan bersama yang
berperan dalam mempertahankan kohesi sosial. Simbol-simbol tersebut tidak
hanya berfungsi secara ritualistik, tetapi juga sebagai sarana komunikasi
budaya yang memperkuat identitas kelompok, solidaritas, serta legitimasi
kepemimpinan religius melalui figur dukun Pandhita. Selain itu, ritual
Kasada berfungsi sebagai ruang negosiasi makna, tempat masyarakat
meneguhkan kembali struktur nilai dan etika komunal. Dengan demikian,
upacara Kasada bukan semata tradisi keagamaan, melainkan mekanisme
simbolik yang memastikan keberlanjutan identitas dan harmoni sosial
masyarakat Tengger. Penelitian ini menegaskan bahwa komunikasi simbolik
dalam Kasada memainkan peran sentral dalam menjaga keberlanjutan
budaya, kesadaran kolektif, dan integrasi sosial komunitas Tengger di tengah
perubahan sosial kontemporer.

Kata Kunci : Upacara Kasada, Masyarakat Tengger, Makna simbolik;
Budaya lokal; Komunikasi ritual

Copyright © 2025 to Authors

@ Karya ini dilisensikan di bawah Lisensi Internasional Creative Commons

1. PENDAHULUAN

Indonesia sebagai negara kepulauan memiliki tingkat keberagaman budaya yang
tinggi, termasuk Suku Tengger yang dikenal konsisten menjaga tradisi leluhur. Salah satu
tradisi paling penting adalah Upacara Kasada atau Yadnya Kasada, sebuah ritual Hindu
Tengger yang memiliki makna religius dan kultural bagi masyarakat di kawasan Gunung
Bromo. Upacara ini dilaksanakan pada bulan Kasada sebagai bentuk penghormatan kepada
leluhur, terutama Raden Kusuma, serta sebagai sarana memohon berkah kepada Sang
Hyang Widhi (Rahmawati & Andalas, 2023). Prosesi Kasada dipimpin oleh Romo Dukun
Pandita yang memiliki otoritas spiritual dan memainkan peran penting dalam menjaga
legitimasi budaya (Febriani & Riyanto, 2021).

Pelaksanaan Kasada ditandai dengan rangkaian simbolik seperti ongkek pikulan
sesaji berisi hasil bumi yang diarak ke Pura Poten sebelum dilarungkan ke kawah Gunung
Bromo (Zurohman et al., 2022). Simbol ongkek dan larung saji tidak hanya berfungsi
sebagai persembahan, tetapi juga mewakili rasa syukur, penghormatan kepada leluhur,
serta solidaritas sosial masyarakat Tengger. Dalam konteks komunikasi budaya, upacara
ini menjadi medium pertukaran makna simbolik yang memperkuat kohesi sosial dan
identitas kolektif. Namun, meningkatnya jumlah wisatawan lebih dari 480 ribu pada 2024
menghadirkan tantangan berupa potensi komersialisasi yang dapat memengaruhi
kesakralan upacara (Susanto et al., 2024). Namun pada saat covid-19 semua wisatawan
sudah tidak banyak yang turut hadir menyaksikan Upacara Kasada. Upacara Kasada hanya
di khususkana untuk warga Suku Tengger saja, dengan syarat sudah memenuhi tes antigen
untuk tetap dalam keeadaan aman (Liana, CorAdam & Ry, 2020).

Berbagai penelitian sebelumnya membahas Kasada dari beragam perspektif, mulai
dari media komunikasi budaya (Pangestu, 2024), fungsi pelestarian tradisi (Zurohman et
al., 2022), hingga asal-usul dan dinamika modernisasi. Meskipun demikian, kajian tentang
bagaimana simbol-simbol Kasada dimaknai secara kolektif melalui kerangka komunikasi
simbolik masih terbatas. Kekosongan penelitian ini menjadi dasar penting untuk

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 277


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

278

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

menerapkan Teori Konvergensi Simbolik yang dikembangkan Bormann, Cragan, dan
Shield sebagai pendekatan analisis.

Dengan meninjau simbol seperti ongkek, larung saji, dan peran Romo Dukun
sebagai fantasy theme dalam proses konvergensi simbolik, penelitian ini menelaah
bagaimana pertukaran simbol dan cerita menciptakan rhetorical vision atau visi bersama
masyarakat Tengger. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya literatur komunikasi
budaya, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pelestarian tradisi Kasada serta
pengembangan wisata budaya berbasis kearifan lokal. Melalui analisis tersebut, penelitian
menegaskan bahwa Upacara Kasada merupakan narasi kolektif yang hidup dan dinamis
dalam membentuk identitas budaya Tengger di tengah modernisasi dan globalisasi.

Upacara Kasada merupakan tradisi adat kuno masyarakat Tengger yang
dilaksanakan sejak masa leluhur dan diikuti oleh seluruh warga, termasuk mereka yang
bukan beragama Hindu . Partisipasi lintas agama ini mencerminkan nilai toleransi yang
telah lama hidup dalam komunitas Tengger. Ritual ini biasanya dilakukan pada tanggal 14
bulan purnama di bulan Kasada dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai desa di sekitar
kawasan Bromo (Suku et al., 2025). Pelaksanaannya memiliki beberapa tujuan utama,
antara lain menghormati leluhur yang dipercaya sebagai pelindung kehidupan,
memanjatkan doa serta memohon berkah kepada para dewa gunung, memperkuat identitas
budaya melalui pelestarian nilai spiritual, dan menghormati tempat suci seperti Gunung
Bromo yang dianggap sakral (Meidinata, 2021). Menurut legenda yang berkembang sejak
masa Kerajaan Majapahit, Gunung Bromo telah dianggap suci dan menjadi bagian penting
dalam identitas masyarakat Tengger. Kisahnya bermula dari pasangan Rara Anteng dan
Joko Seger yang memohon keturunan kepada Sang Hyang Widhi Wasa dengan janji
mengorbankan salah satu anak mereka. Setelah dikaruniai 25 anak, Raden Kusuma salah
satu dari mereka menghilang dan suaranya terdengar dari kawah Bromo, menyampaikan
bahwa keturunan pasangan tersebut akan hidup sejahtera jika mereka secara rutin
mempersembahkan kurban ke kawah gunung. Sejak abad ke-13 Masehi, tradisi ini
berkembang menjadi Upacara Kasada dengan bentuk persembahan berupa hasil panen dan
ternak yang dilarungkan ke kawah Gunung Bromo (Yanuarta, 2024).

Komunikasi simbolik dalam Upacara Kasada memegang peran penting dalam
membentuk dan mempertahankan makna kolektif masyarakat Tengger. Simbol-simbol
seperti ongkek, larung saji, Pura Poten, serta peran Romo Dukun tidak hanya berfungsi
sebagai elemen ritual, tetapi juga sebagai bahasa budaya yang menyampaikan nilai
spiritual, moral, dan sosial secara turun-temurun. Melalui pengalaman langsung dalam
prosesi Kasada, masyarakat termasuk generasi muda menginternalisasi nilai penghormatan
kepada leluhur, rasa syukur, gotong royong, dan penghormatan terhadap alam. Narasi
legenda Rara Anteng, Joko Seger, dan Raden Kusuma juga berperan sebagai dasar
pembentukan rhetorical vision atau visi bersama (Littlejohn & Foss, 2014), yang
menjelaskan asal-usul, identitas, serta tujuan hidup kolektif masyarakat Tengger.

Lebih jauh, komunikasi simbolik dalam Kasada memperkuat kohesi sosial melalui
partisipasi bersama, bahkan melintasi batas agama. Proses menyiapkan sesaji, mengarak
ongkek, hingga melarungkan persembahan ke kawah Bromo menciptakan rasa
kebersamaan dan keterikatan yang kuat. Simbol-simbol tersebut juga membingkai
hubungan masyarakat dengan lingkungan, di mana Gunung Bromo dipandang sebagai
ruang sakral yang menjadi perantara antara manusia dan dunia spiritual (Rahmawati,
2025). Di tengah arus modernisasi dan meningkatnya minat wisatawan, komunikasi
simbolik membantu masyarakat Tengger menjaga makna sakral Kasada agar tidak
tereduksi menjadi sekadar atraksi budaya. Dengan demikian, simbol-simbol dalam

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

Upacara Kasada tetap hidup sebagai narasi kolektif yang terus meneguhkan identitas
budaya dan eksistensi masyarakat Tengger.

Kebaruan penelitian ini terletak pada analisis komprehensif mengenai makna
sosial, kesalehan, dan nilai pragmatis Upacara Kasada melalui Teori Konvergensi
Simbolik dengan menyoroti karakter, alur ritual, lokasi, serta peran tokoh dan simbol
utama seperti Dukun Pandita dan ongkek sebagai pusat pembentukan makna kolektif.
Berbeda dari penelitian sebelumnya seperti (Maulana & Yuwita, 2024) yang
membandingkan aspek sosial dan alur ritual Grebeg Suro, (Zurohman et al., 2022)yang
menitikberatkan pada nilai budaya, (Aditya Firhand, 2020) yang mengkaji alur
pelaksanaanpenelitian ini menghadirkan pendekatan yang menyatukan seluruh temuan
tersebut dalam satu kerangka simbolik yang holistik. Penelitian ini menunjukkan bahwa
Kasada bukan hanya ritual adat kejawen tanpa keterikatan agama tertentu, tetapi juga
medium komunikasi simbolik yang memperkuat identitas, solidaritas, dan keberlanjutan
nilai leluhur masyarakat Tengger. Serta (Rahmawati & Andalas, 2023) membahas tentang
asal usul Upacara Kasada dan membahas 7 unsur budaya seperti Bahasa, religi, organisasi
sosial, dan lain-lain

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif (B.Miles et al., 2014)
yang bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam makna simbolik dalam Upacara
Kasada yang diselenggarakan oleh masyarakat Suku Tengger di Kecamatan Tosari,
Kabupaten Pasuruan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali realitas sosial
dan budaya berdasarkan pemaknaan yang diberikan oleh para pelaku budaya itu sendiri.
Penelitian ini tidak hanya berusaha menjelaskan simbol-simbol budaya secara tekstual,
tetapi juga menafsirkan bagaimana simbol-simbol tersebut dipahami dalam kerangka
kesadaran kolektif masyarakat yang tercipta melalui komunikasi dan interaksi dalam
upacara.

Penelitian ini memusatkan perhatian pada praktik budaya dan simbolik yang hidup
dalam konteks ritual, serta bagaimana masyarakat Tengger memberi makna terhadap
simbol-simbol tersebut dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam ranah spiritual.

Objek utama penelitian ini adalah simbol-simbol yang terdapat dalam Upacara
Kasada, seperti ongkek (sesaji utama), larung sesaji ke kawah Gunung Bromo, mantra-
mantra ritual, serta prosesi pemilihan dan peran tokoh adat . Sementara itu, subjek dalam
penelitian ini adalah masyarakat Tengger yang terlibat secara aktif dalam upacara,
terutama tokoh-tokoh adat dan warga yang berpartisipasi. Informan kunci dalam penelitian
ini adalah Romo Sukarji selaku dukun adat yang memimpin jalannya upacara, serta dua
warga dari Desa Tosari dan Mororejo, yaitu Ibu Gita dan Ibu Miftah, yang aktif dalam
pelaksanaan ongkek dan persiapan ritual.

Data dalam penelitian ini diperoleh dari dua jenis sumber, yaitu data primer dan
data sekunder. Data primer dikumpulkan melalui wawancara langsung dan observasi
partisipatif terhadap pelaksanaan upacara. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari
literatur yang relevan seperti buku, jurnal ilmiah, artikel berita, serta dokumentasi visual
dan audio dari berbagai sumber termasuk pemerintah daerah dan pelaku budaya local.

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama (Fadli, 2021). Pertama
adalah observasi partisipatif, di mana peneliti menyaksikan langsung pelaksanaan ritual
dari awal hingga akhir untuk mengamati secara detail simbol-simbol yang muncul dan
bagaimana masyarakat memperlakukannya. Kedua adalah wawancara mendalam, yang
dilakukan secara semi-terstruktur dengan para informan kunci. Wawancara ini bertujuan
untuk menggali pemaknaan simbol secara subjektif berdasarkan pengalaman,
pengetahuan, dan keyakinan informan. Ketiga adalah dokumentasi, yakni dengan

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 279



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

mengumpulkan berbagai bukti visual dan tekstual seperti foto, video, catatan prosesi
upacara, serta teks doa dan mantra yang digunakan selama ritual .

Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan model interaktif
dari Miles, Huberman, dan Saldana. Proses analisis ini diawali dengan reduksi data, yakni
proses penyaringan informasi yang dianggap relevan dengan fokus kajian simbolik.
Selanjutnya, data yang telah direduksi disajikan dalam bentuk narasi deskriptif yang
memuat kutipan wawancara, pengamatan lapangan, serta penjelasan simbol secara
terstruktur. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi, di mana peneliti
menafsirkan data berdasarkan teori konvergensi simbolik untuk memahami peran simbol
dalam membentuk kesadaran kolektif masyarakat Tengger.

Untuk memastikan validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi,
yaitu membandingkan hasil dari berbagai teknik pengumpulan data (wawancara,
observasi, dokumentasi) serta membandingkan pernyataan antar-informan. Peneliti juga
melakukan member checking, yakni mengonfirmasi hasil interpretasi kepada informan
utama, khususnya Romo Sukarji, guna memastikan bahwa pemaknaan terhadap simbol-
simbol dalam upacara sesuai dengan pemahaman asli masyarakat Tengger. Dengan strategi
tersebut, keabsahan dan kepercayaan data dalam penelitian ini diupayakan tetap terjaga
secara maksimal.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

280

Teori Konvergensi Simbolik

Teori Konvergensi Simbolik atau Symbolic Convergence Theory sering disebut
sebagai analisis tema fantasi (Fantasy Theme Analysis) (Song, 2025) berakar dari
perspektif interpretif yang menitikberatkan pada proses pembentukan makna dan
konstruksi visi retoris melalui interaksi sosial . Pada penelitian ini, Teori Konvergensi
Simbolik digunakan untuk mengkaji nilai-nilai budaya dan simbolik yang muncul dalam
Upacara Kasada. Beberapa poin penting temuan penelitian disajikan sebagai berikut:

1. Analisis Kajian Pandangan Retorika Upacara Kasada

a. Karakter Pada Upacara Kasada

Dalam Teori Konvergensi Simbolik, karakter dapat berupa figur seperti pahlawan,
tokoh antagonis, atau siapa pun yang terlibat dalam aktivitas kolektif maupun individual.
Karakter berfungsi sebagai representasi pandangan individu terhadap dirinya ataupun
terhadap orang lain. Pada Upacara Kasada, figur sentral adalah Romo Dukun, yang
jumlahnya mencapai 48 orang. Setiap desa memiliki jumlah Romo Dukun yang berbeda,
bergantung pada jumlah pedukuhan di wilayah tersebut.

Salah satu informan adalah Romo Sukarji, seorang Romo yang telah mengabdi
sebagai Romo Pandita adat selama 11 tahun dan pemangku agama Hindu Nusantara selama
25 tahun. Beliau berasal dari Desa Mororejo, namun saat ini mengundurkan diri sementara
dari jabatan demi menjaga nama baik akibat isu terkait tanaman ganja di lingkungannya.

Tugas utama Romo Dukun adalah melafalkan mantra atau doa untuk menyucikan
ongkek sebelum prosesi larung. Mantra tersebut dipanjatkan untuk memohon keberkahan
bagi masyarakat Tengger. Selain Romo Dukun, karakter penting lainnya adalah
masyarakat Tengger sendiri yang turut membawa hasil bumi sebagai bentuk persembahan
pribadi dalam prosesi larung.

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

b. Alur Prosesi Upacara Kasada

Dalam tradisi Kasada, alur prosesi dimulai dari pemilihan calon dukun. Para calon
belum dianggap lulus hingga mampu melafalkan mantra dengan sempurna tanpa
kesalahan. Mereka mendapat tiga kesempatan; apabila gagal, calon dinyatakan tidak
lolos.Setelah tahap pemilihan, dilaksanakan ritual semeninga yang berfungsi sebagai
pemberitahuan sakral kepada penguasa gaib bahwa Pura Luhur Poten akan digunakan
untuk Upacara Kasada. Ritual ini menjadi komunikasi spiritual awal sebelum prosesi
utama, terutama menjelang larung sesaji.

Tahap berikutnya adalah mulunen, yaitu proses pengukuhan sekaligus ujian resmi
calon dukun. Mulunen dilakukan di Pura Luhur Poten dan dianggap sangat sakral karena
menandai regenerasi kepemimpinan spiritual Tengger. Penguji dalam prosesi ini adalah
Ketua Paruman Dukun Tengger. Setelah pembacaan mantra untuk sesaji selesai, ongkek
diiring menuju kawah Gunung Bromo dengan tabuhan ketipung Tengger. Di lokasi ini,
masyarakat juga diperbolehkan memberikan sesaji pribadi sesuai harapan masing-masing.

c. Lokasi Upacara Kasada di Kecamatan Tosari

Upacara Kasada melibatkan seluruh wilayah adat Tengger. Pemilihan Dukun
dilakukan di masing-masing desa, sedangkan prosesi pengukuhan dilaksanakan terpusat di
Pura Poten, kawasan Gunung Bromo. Pura Poten menjadi lokasi utama untuk pelaksanaan
ritual seperti semeninga, pengukuhan dukun, dan pembacaan mantra penyucian sesaji.
Lokasi terakhir prosesi adalah kawah Gunung Bromo, tempat dilangsungkannya larung
sesaji. Gunung Bromo dianggap sebagai gunung suci karena mereka percaya para
leluhurnya bersemayam disana (Salah et al., 2021).

Wilayah Tengger mencakup empat kabupaten Pasuruan, Malang, Lumajang, dan
Probolinggo namun seluruh komunitasnya memiliki pemahaman simbolik yang sama
tentang narasi dan fantasi budaya Kasada. Dalam Teori Konvergensi Simbolik, tempat
tidak hanya berfungsi sebagai lokasi ritual, tetapi juga sebagai arena bertemunya
masyarakat dalam berbagi cerita dan fantasi kolektif.

d. Perantara Pendukung

Perantara pendukung dalam Upacara Kasada yang paling berpengaruh adalah
Romo Dukun Pandita. Mereka bukan sekadar pemimpin ritual, tetapi juga figur yang
mengesahkan dan mewariskan cerita tentang asal-usul Kasada. Menurut Romo Sukarji,
seorang calon Romo Dukun harus memiliki kedekatan historis dan pengetahuan mendalam
tentang tradisi Kasada, sehingga kecakapan spiritual dan genealogis menjadi syarat
penting. Selain Romo Dukun, terdapat juga Sesepuh dan Legen. Sesepuh merupakan tokoh
adat yang sangat dihormati, sedangkan Legen berperan sebagai pemimpin upacara di
bawah Romo Dukun. Mereka memiliki tugas khusus dalam pembuatan ongkek; hanya
Sesepuh dan Legen yang berwenang merangkai sesaji tersebut, sementara masyarakat
menyediakan bahan-bahan yang dibutuhkan.

2. Pengaruh Pesan pada Pandangan Retorika Dalam Tradisi Upacara Kasada
Tradisi Kasada tidak hanya mencerminkan pelestarian budaya di tengah
modernisasi, tetapi juga menghadirkan tiga aspek penting dalam pandangan retorika, yaitu

kesalehan, sosial, dan pragmatisme (Littlejohn & Foss, 2014).

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 281



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

282

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

4. a. Kesalehan (Righteous)

Dalam Teori Konvergensi Simbolik, kesalehan tidak merujuk pada agama tertentu,
melainkan sensitivitas moral yang memengaruhi cara pandang retoris kelompok. Upacara
Kasada merupakan manifestasi penghormatan masyarakat Tengger kepada leluhur dan
Dewa Kusuma. Ungkapan syukur diwujudkan melalui larung hasil bumi seperti kentang,
kubis, hingga ternak.

Kesalehan juga tercermin dari komitmen masyarakat yang meluangkan waktu
selama tiga hari untuk mengikuti rangkaian ritual. Kasada dahulu dapat disaksikan
pengunjung, tetapi pasca pandemi kawasan ditutup bagi orang luar. Kebijakan ini dianggap
sebagian masyarakat membuat prosesi lebih khusyuk, meskipun berdampak pada ekonomi
UMKM lokal. Mantra yang dibacakan tidak merujuk agama tertentu, tetapi menggunakan
bahasa Jawa Kuno dan Jawa Modern untuk memohon keselamatan dan keberkahan.

b. Sosial (Social)

Aspek sosial menjadi elemen penting dalam TKS menurut Bormann karena
keberhasilan retorika bergantung pada interaksi. Kasada melibatkan seluruh masyarakat
Tengger dari empat kabupaten. Nilai gotong royong sangat terlihat dalam proses
pembuatan ongkek, musyawarah pemilihan dukun, hingga pelaksanaan ritual. Tradisi ini
memperkuat kohesi sosial dan membangun solidaritas antarkelompok. Masyarakat yang
berbeda agama tetap bergabung dalam satu kesatuan ritual, menunjukkan tingkat toleransi

yang tinggi.
c. Pragmatis (Pragmatic)

Pragmatis adalah berkaitan dengan hal-hal yang praktis, ide, dan bukan teoritis,
serta hasilnya dapat dimanfaatkan langsung dengan tindakan, bukan spekulasi atau
abstraksi (Hanan & Hasanah, 2025). Aspek pragmatis berkaitan dengan nilai praktis yang
mendukung berjalannya pandangan retorika. Kasada sering disalahpahami sebagai ritual
keagamaan tertentu, padahal merupakan bentuk penghormatan terhadap Dewa Kusuma
sebagai roh penjaga Tengger. Tradisi ini mengajarkan toleransi, penghargaan terhadap
leluhur, serta pelestarian budaya yang diwariskan sejak era Majapahit. Pelestarian budaya
ini memperkuat identitas masyarakat Tengger, meningkatkan solidaritas, dan menjaga
kesejahteraan sosial bagi generasi mendatang.

Makna Simbol dan Nilai Budaya Upacara Kasada
a. Ongkek

Ongkek adalah rangkaian sesaji berbentuk pikulan berisi berbagai hasil bumi
masyarakat Tengger, seperti sayuran, bunga, janur, hingga uang. Ongkek dibuat oleh
Sesepuh dan Legen dengan bahan utama seperti bunga gumitir, bunga tanalayu, bunga
waluh, kentang, kobis, kacang, daun pakis, daun beringin, daun tebu, jantung pisang,
pisang, dan pare (Zurohman et al., 2022).

Ongkek memiliki filosofi Tandur Tuwuh, yang melambangkan rasa syukur atas
limpahan rezeki selama setahun. Selain itu, ongkek menjadi simbol utama penghormatan
kepada leluhur dan Dewa Kusuma. Desa yang sedang berkabung tidak membuat ongkek
karena simbol ini merepresentasikan sukacita dan kelimpahan. Penataan ongkek mengikuti

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

aturan tertentu, termasuk penggunaan bunga senikir yang dianggap sebagai lambang
senenge pikir yakni harapan agar ongkek membawa kebahagiaan bagi leluhur yang
menerimanya (Creators, 2023).

b. Makna Larung Sesaji

Larung sesaji merupakan prosesi akhir Kasada, yaitu melemparkan ongkek atau
sesaji pribadi ke kawah Gunung Bromo. Persembahan pribadi dapat berupa sayuran, buah,
atau hasil ternak. Larung dilakukan sebagai wujud syukur dan sebagai momen
memanjatkan harapan atau nazar. Masyarakat berjalan sekitar 1,5 km dari Pura Luhur
Poten menuju kawah Bromo untuk melaksanakan ritual ini. Kawah dianggap sebagai
tempat bersemayamnya Dewa Kusuma. Prosesi ini menegaskan rasa kebersamaan, gotong
royong, dan toleransi dalam masyarakat Tengger . Namun selain orang yang melarung
sesaji ke kawah gunung bromo, adapun orang-orang yang mengumpulkan barang-barang
atau sesaji yaitu disebut marit. Seorang Marit berdiri bahkan berlari untuk menangkap
sesaji yang dilempar yang terkadang dibantu menggunakan jaring yang dipasang diujung
tongkat (Munika Icah, 2025).

¢. Makna Mantra Sebagai Harapan dan Doa

Mantra Kasada berbunyi: “Niti Luriwulan Kasada nyekar dhateng kawah gunung
Bromo, sartomalih ngelabuh palawija palawiji sakkerapala kang dipungemeni katura
dhateng Sunan Dumeling kang wonten Mungal, Sunan Pernoto kang wonten Poten, Sunan
Perniti kang wonten Bejangan, lan Sunan Kusumo kang wonten kawah gunung Bromo.
Sampune katur katura Dewo Pandhita Ratu (Zurohman et al., 2022).

Mantra ini bermakna memperingati pengorbanan leluhur sejak dahulu dan
mempersembahkan hasil bumi kepada Sunan Dumeling, Sunan Pernoto, Sunan Perniti, dan
Sunan Kusumo, serta memohon agar persembahan tersebut diteruskan kepada Tuhan Yang
Maha Esa. Mantra yang menggunakan bahasa Jawa Kuno dan Modern ini menegaskan
bahwa Kasada bukan upacara keagamaan tertentu, melainkan ritual adat untuk
menghormati leluhur dan memaknai kembali perjuangan mereka dalam memberi
kehidupan bagi generasi sekarang.

d. Asal-usul Mitologis Upacara Kasada

Berdasarkan wawancara mendalam yang dilakukan diperoleh sejumlah temuan
yang memperkaya pemahaman mengenai makna simbolik Upacara Kasada dalam
masyarakat Tengger di Kecamatan Tosari. Wawancara dilakukan secara langsung dan
semi terstruktur untuk memperoleh informasi yang komprehensif mengenai proses,
keyakinan, dan makna simbolik dalam pelaksanaan upacara tersebut.

Adapun cerita asal-usul Mitologis Upacara Kasada yakni, Legenda Joko Seger dan
Roro Anteng merupakan fondasi mitologis utama yang melandasi pelaksanaan Upacara
Kasada oleh masyarakat Suku Tengger (Rahmawati & Andalas, 2023). Kisah ini telah
diwariskan secara turun-temurun dan menjadi bagian integral dalam konstruksi makna
simbolik dalam ritual budaya tersebut. Menurut penuturan tokoh adat yang diwawancarai,
pasangan Joko Seger dan Roro Anteng awalnya tidak dikaruniai keturunan. Dalam
usahanya untuk mendapatkan anak, mereka melakukan pertapaan dan semedi di kawah
Gunung Brahma yang kini dikenal sebagai Gunung Bromo.

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 283



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

284

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

Dalam keheningan spiritual dan kekhusyukan mereka memohon kepada Batara
Brahma, keduanya menyampaikan nazar: apabila permohonan mereka dikabulkan dan
dianugerahi keturunan, maka dari 25 anak yang diminta, satu di antaranya akan mereka
persembahkan kembali sebagai bentuk pengorbanan dan rasa syukur kepada sang Pencipta.
Permintaan tersebut dikabulkan. Pasangan tersebut akhirnya memiliki 25 anak,
sebagaimana yang mereka janjikan dalam nazar.

Namun, ketika tiba saatnya untuk memenuhi nazar dan mengorbankan salah satu
anak, yaitu putra bungsu mereka yang bernama Raden Kusuma, keduanya merasa berat
hati sebagai orang tua. Dalam dilema batin yang mendalam, mereka berusaha menghindari
pengorbanan tersebut. Akibat dari pelanggaran janji itu, terjadilah peristiwa supranatural:
kobaran api besar muncul dari kawah Gunung Bromo dan menyambar hingga akhirnya
menelan Raden Kusuma.

Raden Kusuma pun hilang tanpa jejak. Pencarian yang dilakukan oleh keluarga dan
warga sekitar tidak membuahkan hasil. Namun dalam suasana duka dan keputusasaan,
terdengar suara gaib yang menyatakan bahwa Raden Kusuma telah diterima oleh para
dewa dan kini telah manunggal menjadi bagian dari dunia spiritual sebagai Dewa Kusuma.
Ia diangkat menjadi penjaga Gunung Bromo dan pelindung masyarakat Tengger.

Dalam pesan gaib tersebut juga disampaikan bahwa sebagai bentuk penghormatan
dan pemenuhan janji, seluruh keturunan dan masyarakat Tengger hendaknya
mempersembahkan hasil bumi kepada Dewa Kusuma setiap tahun, tepatnya pada bulan
Kasada saat bulan purnama. Persembahan tersebut tidak harus berupa manusia seperti
dahulu, melainkan dapat digantikan dengan hasil pertanian dan berbagai bentuk palawija.
Tujuan dari persembahan itu adalah untuk menjaga harmoni antara manusia, alam, dan
leluhur, serta untuk memohon keselamatan, kesuburan, dan kemakmuran.

Dari kisah inilah kemudian lahir tradisi Upacara Kasada yang terus dilestarikan
hingga kini oleh masyarakat Suku Tengger. Ritual tersebut menjadi perwujudan dari nilai-
nilai spiritual, komitmen terhadap janji leluhur, dan pengakuan terhadap kekuatan ilahi
yang diyakini mengatur keseimbangan kosmis. Legenda Joko Seger dan Roro Anteng tidak
hanya menjadi cerita rakyat, tetapi juga berfungsi sebagai “tema fantasi” dalam konteks
Teori Konvergensi Simbolik, yang memungkinkan masyarakat Tengger membangun
kesadaran kolektif dan identitas budaya yang kohesif.

e. Peran Romo Dukun dalam Struktur Sosial dan Spiritual

Romo Sukarji, sebagai figur sentral dalam pelaksanaan upacara, menjelaskan
bahwa prosesi Kasada bukan sekadar ritual keagamaan semata, melainkan sebuah bentuk
penghormatan spiritual yang mendalam kepada leluhur, terutama Raden Kusuma. Ia
menegaskan bahwa masyarakat Tengger mempercayai keberadaan Raden Kusuma sebagai
roh penjaga Gunung Bromo, yang menjadi pusat utama dari pelaksanaan upacara.
Kepercayaan ini diwariskan secara turun-temurun melalui cerita rakyat dan legenda yang
terus direproduksi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Sebagaimana dikemukakan
dalam wawancara, Romo Sukarji menyebut bahwa seluruh pelaksanaan upacara Kasada
tidak bisa dilepaskan dari kisah pengorbanan Raden Kusuma, anak dari pasangan Joko
Seger dan Roro Anteng, yang menjadi dasar lahirnya tradisi tersebut.

Lebih lanjut, Romo Sukarji menjelaskan bahwa prosesi pemilihan Romo Dukun
tidak dilakukan setiap tahun, melainkan hanya ketika terdapat kekosongan jabatan di suatu

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

desa. Seorang calon Romo Dukun harus memiliki garis keturunan langsung serta
pemahaman spiritual yang mendalam tentang ajaran dan adat istiadat Tengger. Proses
pengukuhan calon dilakukan melalui tahapan ritual yang disebut mulunen, yakni ujian
pengucapan mantra-mantra suci secara lisan. Jika gagal dalam tiga kali kesempatan, maka
calon dinyatakan tidak layak menjadi pemimpin spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa
otoritas spiritual dalam masyarakat Tengger dibangun melalui kombinasi antara warisan
genealogis dan kemampuan ritual yang konkret, sesuai dengan kerangka teori konvergensi
simbolik yang menekankan pada pentingnya konsensus simbolik dalam pembentukan
identitas kelompok.

Dalam konteks ini, peran Romo Dukun sebagai pemimpin spiritual tidak hanya
bersifat ritualistik, tetapi juga kultural. Tahun 2015 menjadi titik penting di mana dilakukan
reformulasi kelembagaan dukun adat dari “Paruman Dukun” menjadi “Paruman Dukun
Pandita Tengger”. Perubahan nomenklatur ini ditujukan untuk menghindari
kesalahpahaman masyarakat luar yang sering menyamakan dukun adat dengan dukun
santet. Istilah Pandita dipilih untuk menekankan sisi religius, luhur, dan suci dari jabatan
tersebut. Reformasi ini menjadi simbol bahwa komunikasi budaya yang terjadi di tengah
masyarakat Tengger bersifat dinamis, adaptif, dan terus menyesuaikan diri terhadap
konteks sosial yang berkembang.

Ibu Gita, salah satu warga Desa Tosari, memberikan pandangannya mengenai
perubahan suasana pelaksanaan upacara sebelum dan sesudah pandemi COVID-19. Ia
mengaku merasa lebih nyaman dan khusyuk saat upacara berlangsung dalam suasana
terbatas pascapandemi. Menurutnya, pembatasan akses bagi masyarakat luar justru
memberikan ruang spiritual yang lebih intim bagi warga lokal untuk melakukan
komunikasi spiritual dengan leluhur tanpa gangguan dari kerumunan wisatawan. Pendapat
ini juga diamini oleh Romo Sukarji yang mengatakan bahwa sebelum pandemi, masyarakat
dari luar daerah bahkan luar agama turut menghadiri Kasada, menciptakan kemacetan di
kawasan Bromo, sementara selama pandemi hingga kini, pelaksanaan kembali difokuskan
pada masyarakat Tengger sendiri. Ini menunjukkan bahwa aspek simbolik dalam ritual
Kasada dapat berubah makna sesuai konteks sosial yang melingkupinya.

Sementara itu, Ibu Miftah yang berasal dari Desa Mororejo juga menekankan
pentingnya simbol-simbol dalam upacara tersebut, terutama ongkek yang dibuat dengan
bahan-bahan tertentu tanpa tambahan garam dan ikan laut. Ia menyebut bahwa masyarakat
sangat menghormati tradisi ini karena mereka percaya bahwa ongkek adalah persembahan
suci kepada Sang Hyang Widhi serta simbol penghormatan kepada alam dan leluhur. Ia
juga menambahkan bahwa warga biasa turut berkontribusi dalam pengadaan bahan sesaji
seperti buah, sayuran, dan hasil bumi lain sebagai bentuk partisipasi kolektif, meskipun
pembuatan ongkek hanya dilakukan oleh kalangan tertentu seperti para sepuh dan pak
legen.

Secara keseluruhan, hasil wawancara menunjukkan adanya pola komunikasi
budaya yang kuat dan terstruktur dalam masyarakat Tengger. Simbol-simbol yang
digunakan dalam Upacara Kasada tidak hanya mengandung nilai spiritual dan religius,
tetapi juga menjadi sarana pengikat sosial antarindividu maupun antar-generasi. Narasi
kolektif yang dibangun melalui legenda dan ritual kemudian dihidupkan kembali setiap
tahun melalui prosesi upacara, menjadikannya sebagai fantasy theme dalam teori
konvergensi simbolik. Komunikasi yang terjadi bukan hanya komunikasi verbal,
melainkan komunikasi simbolik yang membentuk dan mempertahankan kesadaran kolektif
masyarakat Tengger sebagai satu kesatuan identitas budaya.

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 285



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:

286

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

Dengan demikian, hasil wawancara ini tidak hanya memperlihatkan pemahaman
masyarakat terhadap simbol dan nilai budaya dalam Upacara Kasada, tetapi juga
mengonfirmasi bahwa komunikasi simbolik memainkan peran sentral dalam membangun,
menjaga, dan mereproduksi makna bersama dalam komunitas adat yang telah eksis selama
ratusan tahun.

f. Rangkaian Ritual Kasada dan Makna Simboliknya

Upacara Kasada merupakan ritual tahunan masyarakat Suku Tengger yang
diselenggarakan untuk menghormati leluhur, khususnya Dewa Kusuma, serta sebagai
bentuk permohonan berkah dan keselamatan. Dalam penelitian ini ditemukan bahwa
struktur sosial masyarakat Tengger tercermin dalam peran masing-masing tokoh dan
partisipan ritual. Salah satu tokoh utama adalah Romo Dukun atau dukun adat, yang
bertindak sebagai pemimpin spiritual sekaligus penjaga nilai tradisi. Berdasarkan
wawancara dengan Romo Sukarji, diketahui bahwa jabatan Romo Dukun tidak diwariskan
secara sembarangan, melainkan melalui garis keturunan dan pengujian spiritual yang ketat.
Romo dipilih melalui musyawarah adat dan harus mampu menghafal serta melafalkan
mantra secara sempurna (Sugita, 2023).

Peran Romo Dukun tidak hanya bersifat religius, tetapi juga sosial dan pragmatis.
Ia menjadi perantara antara masyarakat dengan leluhur dan alam, mengkoordinasikan
persiapan hingga pelaksanaan upacara. Selain Romo, tokoh-tokoh lain seperti sesepuh
adat, dan masyarakat yang menyiapkan ongkek juga memiliki peran penting. Mereka
bekerja secara gotong royong, menunjukkan kekuatan solidaritas dalam masyarakat adat.
Partisipasi aktif masyarakat Tengger mencerminkan bahwa upacara ini bukan milik
segelintir elit spiritual, tetapi milik kolektif yang melibatkan semua lapisan warga. Peran
ini mencerminkan model kepemimpinan partisipatif yang kuat dalam struktur sosial
budaya Tengger.

Rangkaian ritual Kasada terdiri atas beberapa tahapan penting yang sarat akan nilai
simbolik. Prosesi dimulai dari pemilihan calon dukun dan pengujian mantra, yang menjadi
bentuk regenerasi kepemimpinan spiritual. Setelah itu dilakukan semeninga, yaitu ritual
pemberitahuan kepada alam gaib bahwa Pura Luhur Poten akan digunakan sebagai pusat
upacara. Proses ini mengandung makna komunikasi awal antara dunia nyata dan dunia
gaib. Upacara kemudian dilanjutkan dengan pemantraan ongkek, yakni sesaji hasil bumi
yang telah dihias dengan bahan-bahan seperti bunga gumitir, waluh, daun pakis, dan
jantung pisang. Tahapan ini menjadi simbol syukur dan penghormatan terhadap kekuatan
alam. Simbolisasi unsur alam dan hasil bumi ini juga menunjukkan kesadaran ekologis
masyarakat Tengger, yang meyakini bahwa keharmonisan dengan alam merupakan bagian
dari kehidupan spiritual.

Puncak dari ritual adalah larung sesaji ke kawah Gunung Bromo. Masyarakat
membawa ongkek ke bibir kawah dan melemparkannya sebagai simbol penyerahan diri
dan pengorbanan (Sejati et al., 2023). Dalam konteks teori konvergensi simbolik, tahapan-
tahapan ini menciptakan narasi bersama yang diyakini masyarakat sebagai wujud
hubungan harmonis antara manusia, alam, dan roh leluhur. Rangkaian ritual ini tidak hanya
merepresentasikan sistem kepercayaan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antaranggota
masyarakat. Ritual tersebut juga memperlihatkan kontinuitas nilai-nilai spiritual
masyarakat Tengger dari generasi ke generasi. Selain itu, bentuk partisipasi dalam ritual
larung sesaji menjadi cara komunitas Tengger menyalurkan aspirasi dan harapan mereka
dalam bentuk tindakan kolektif yang bermakna.

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa Upacara Kasada merupakan ritual adat yang sarat makna
simbolik dan berfungsi sebagai ruang terjadinya konvergensi simbolik dalam masyarakat Suku
Tengger. Melalui analisis terhadap karakter ritual, alur prosesi, lokasi sakral, serta peran
perantara pendukung seperti Dukun Pandita dan Sesepuh, terlihat bahwa narasi kolektif
mengenai leluhur, Dewa Kusuma, dan asal-usul Kasada terus direproduksi dan dilestarikan dari
generasi ke generasi. Pandangan retorika dalam upacara ini mencakup tiga aspek utama:
kesalehan, yang tercermin dalam penghormatan kepada leluhur dan ungkapan rasa syukur
melalui sesaji; nilai sosial, yang tampak pada praktik gotong royong, musyawarah, dan
kebersamaan seluruh masyarakat Tengger; serta pragmatis, yang memperlihatkan bahwa ritual
ini berperan mempertahankan identitas budaya, menguatkan solidaritas kelompok, sekaligus
mengembangkan toleransi lintas agama. Unsur simbolik seperti ongkek, mantra, serta prosesi
larung sesaji semakin mempertegas makna spiritual dan kultural Upacara Kasada. Dengan
demikian, upacara ini tidak hanya berfungsi sebagai manifestasi kepercayaan leluhur, tetapi
juga sebagai mekanisme komunikasi budaya yang menjaga keberlanjutan tradisi, memperkuat
jaringan sosial, dan mempertahankan identitas Suku Tengger di tengah dinamika modernisasi.

5. DAFTAR PUSTAKA

Aditya Firhand, R. A. (2020). Upacara Adat Yadnya Kasada Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan
Tahun 2000-2019 : Studi Tentang Dinamika Kebudayaan Rohani di Era Modern.

B.Miles, M., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis. SAGE.
Creators, Z. (2023). Makna Ongkek, Sesajen Sekaligus Simbol Kesucian Warga Suku Tengger. Lifestyle.

Febriani, R., & Riyanto, E. D. (2021). Upacara Adat Tengger di Ambang Komodifikasi: Merawat
Tradisi dari Ancaman Desakralisasi. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 23(2), 148—156.

Hanan, S., & Hasanah, K. (2025). Efek Paparan Tagar # KaburAjaDulu terhadap Intensi Bekerja ke
Luar Negeri Mahasiswa.

Jumadil, M. (2023). Teori konvergensi simbolik. Wikipedia.

Liana, CorAdam, A. F. R., & Ry. (2020). Upacara Adat Yadnya Kasada Kecamatan Tosari Kabupaten
Pasuruan Tahun 2000-2019: Studi Tentang Dinamika Kebudayaan Rohani Di Era Modern.
Avatara, e-Jurnal Pendidikan Sejarah, 10(1), 1-11.

Littlejohn, S. W., & Foss, K. A. (2014). Teori Komunikasi. Salemba Humanika.

Maulana, mohammad alfian ekarizal, & Yuwita, N. (2024). Tradisi Grebeg Suro Sebagai Ritual Religi
Desa Gerbo Dengan Pendekatan Symbolic Convergence Theory Universitas Yudharta Pasuruan
Grebeg Suro is an important tradition in Javanese culture which is carried out in Gerbo Village ,
Pasuruan Regency . This trad. 11(2), 112-119.

Meidinata, M. 1. (2021). Konsep Manusia dalam Budaya Yadnya Kasada di Gunung Bromo (Kajian
dalam perspektif Laudato Si Art. 84-88). Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 11(3), 50-70.

Munika Icah, R. E. (2025). MENJAGA WARISAN LELUHUR: PELESTARIAN TRADISI BUDAYA
KASADA Icah Munika 1 , Eko Ribawati 2 12 Program Studi Pendidikan Sejarah, Fakultas
Keguruan dan llmu Pendidikan Universitas Sultan Ageng Tirtayasa. 9(3).

Pangestu, Y. G. (2024). UPACARA YADNYA KASADA SUKU TENGGER DALAM PERSPEKTIF
KOMUNIKASI BUDAYA ( Studi di Kecamatan Sukapura , Kabupaten Probolinggo ). 2(2).

Rahmawati, S. A. A., & Andalas, E. (2023). Asal Usul Upacara Yadnya Kasada Sebagai Dasar
Kehidupan Kebudayaan Masyarakat Tengger Probolinggo. Lingua Franca:Jurnal Bahasa, Sastra,
Dan Pengajarannya, 7(1), 110.

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025 287



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger:
Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288

Salah, S., Aset, S., Budaya, W., & Dahlan, U. A. (2021). 1), 2) 1). 4(1).

Sejati, A. E., Sumarmi, S., Astina, I. K., Susilo, S., & Kurniawati, E. (2023). the Environmental
Conservation Value of Tengger Tribe’S Traditional Ceremony in Supporting the Mount Bromo
Tourism Area. Geojournal of Tourism and Geosites , 46(1), 315-326.

Sugita, N. M. (2023). Mengenal Dukun Pandita Suku Tengger: Peran, Fungsi dan Kedudukannya.

Suku, A., Muniroh, L., Rifqi, M. A., & Socadevia, A. (2025). An Exploratory Study on the Philosophy
, Nutritional Content , and Food Value in Traditional Ceremonies of the Tengger Tribe Studi
Eksplorasi Mengenai Filosofi , Kandungan Gizi , dan Nilai Makanan. 9(1), 137-145.

Susanto, D., Nugroho, P., & Numata, S. (2024). Traditional ecological knowledge for monitoring
Anaphalis javanica (DC.) Sch.Bip. (Asteraceae) in Bromo Tengger Semeru National Park,
Indonesia. Environmental Monitoring and Assessment, 196(8).

Yanuarta, F. (2024). Nilai-Nilai Kebudayaan dan Implementasi Pancasila dalam Upacara Kasada Suku
Tengger. Kajian Teori Dan Praktik Pendidikan PKN, 11(01), 106—113.

Zurohman, A., Bahrudin, B., & Risqiyah, F. (2022). Nilai Budaya Lokal Pada Upacara Kasada Dalam
Upaya Pelestarian Kebudayaan Masyarakat Suku Tengger Desa Ngadisari Kecamatan Sukapura
Kabupaten Probolinggo. Pendekar: Jurnal Pendidikan Berkarakter, 5(1), 27.

288  Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025



