
                                                           

 

 

        

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025       276 

 

 

Symbols and Cultural Identity in the Tenggerese Kasada Ceremony: A Symbolic 

Convergence Perspective 

 

Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik 

 
Salsabillah Reghita Aulia1, Nurma Yuwita2 

1.2 Ilmu Komunikasi, Universitas Yudharta Pasuruan, Pasuruan, 67162 
Email Koresponden: nurma@yudharta.ac.id 

 
Informasi Artikel Abstract:  The Kasada Ceremony is one of the most significant ritual 

traditions of the Tenggerese community, combining religious devotion, 

cultural expression, and collective identity. As a practice passed down 

through generations, Kasada functions not only as an offering ritual to Sang 

Hyang Widhi and ancestral spirits but also as a symbolic communication 

process that strengthens shared consciousness within the community. 

Through the lens of Symbolic Convergence Theory (SCT), this study 

examines how the symbols embedded in the ritual such as offerings, sacred 

chants, the procession to Mount Bromo’s crater, and the role of the dukun 

pandhita construct and reinforce fantasy themes that lead to a rhetorical 

vision of harmony among humans, nature, and the divine. These symbolic 

processes shape a collective narrative that reflects the Tenggerese 

understanding of origin, moral values, and social structure. The analysis 

demonstrates that each ritual element carries socially agreed-upon symbolic 

meanings, enabling a shared interpretive process that maintains social 

cohesion. These symbols function not only in a ceremonial context but also 

as cultural communication tools that reinforce group identity, solidarity, and 

the legitimacy of religious leadership through the figure of the dukun 

pandhita. Furthermore, the Kasada Ceremony serves as a space for 

negotiating communal meaning, where collective values and ethical norms 

are reaffirmed. As a result, Kasada is not merely a religious tradition but a 

symbolic mechanism that ensures the continuity of identity and social 

harmony within the Tenggerese community. this study highlights that 

symbolic communication within the Kasada Ceremony plays a central role in 

sustaining cultural preservation, collective awareness, and social integration 

amid contemporary social changes.  

Abstrak: Upacara Kasada merupakan salah satu ritual paling penting bagi 

masyarakat Tengger yang memadukan unsur religi, budaya, dan identitas 

kolektif. Sebagai tradisi yang diwariskan secara turun-temurun, Kasada tidak 

hanya berfungsi sebagai bentuk persembahan kepada Sang Hyang Widhi dan 

leluhur, tetapi juga sebagai media komunikasi simbolik yang memperkuat 

kesadaran bersama (shared consciousness) dalam komunitas. Melalui 

perspektif Symbolic Convergence Theory (SCT), penelitian ini menelaah 

bagaimana simbol-simbol yang hadir dalam rangkaian ritual seperti 

persembahan, mantra, prosesi menuju kawah, serta peran dukun Pandhita 

membentuk dan memperkokoh fantasy themes yang melahirkan rhetorical 

vision tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan yang 

transenden. Proses konvergensi simbolik ini menjadikan Kasada sebagai 

ajang pembentukan narasi kolektif mengenai asal-usul, nilai moral, dan 

Submited 

Revised      

Accepted 

: 01 Agus 2025 

: 26 Nov 2025 

: 15 Des 2025 

 

         
https://doi.org/10.30598/JIKPvol4

iss1pp276-288 

 

 

 

Keywords: Kasada Ceremony; 

Tenggerese community; 

Symbolic meaning; Local 

culture; Ritual communication  

 

 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    277 

 

 

1. PENDAHULUAN  

Indonesia sebagai negara kepulauan memiliki tingkat keberagaman budaya yang 

tinggi, termasuk Suku Tengger yang dikenal konsisten menjaga tradisi leluhur. Salah satu 

tradisi paling penting adalah Upacara Kasada atau Yadnya Kasada, sebuah ritual Hindu 

Tengger yang memiliki makna religius dan kultural bagi masyarakat di kawasan Gunung 

Bromo. Upacara ini dilaksanakan pada bulan Kasada sebagai bentuk penghormatan kepada 

leluhur, terutama Raden Kusuma, serta sebagai sarana memohon berkah kepada Sang 

Hyang Widhi (Rahmawati & Andalas, 2023). Prosesi Kasada dipimpin oleh Romo Dukun 

Pandita yang memiliki otoritas spiritual dan memainkan peran penting dalam menjaga 

legitimasi budaya (Febriani & Riyanto, 2021). 

Pelaksanaan Kasada ditandai dengan rangkaian simbolik seperti ongkek pikulan 

sesaji berisi hasil bumi yang diarak ke Pura Poten sebelum dilarungkan ke kawah Gunung 

Bromo (Zurohman et al., 2022). Simbol ongkek dan larung saji tidak hanya berfungsi 

sebagai persembahan, tetapi juga mewakili rasa syukur, penghormatan kepada leluhur, 

serta solidaritas sosial masyarakat Tengger. Dalam konteks komunikasi budaya, upacara 

ini menjadi medium pertukaran makna simbolik yang memperkuat kohesi sosial dan 

identitas kolektif. Namun, meningkatnya jumlah wisatawan lebih dari 480 ribu pada 2024 

menghadirkan tantangan berupa potensi komersialisasi yang dapat memengaruhi 

kesakralan upacara (Susanto et al., 2024). Namun pada saat covid-19 semua wisatawan 

sudah tidak banyak yang turut hadir menyaksikan Upacara Kasada. Upacara Kasada hanya 

di khususkana untuk warga Suku Tengger saja, dengan syarat sudah memenuhi tes antigen 

untuk tetap dalam keeadaan aman (Liana, CorAdam & Ry, 2020). 

Berbagai penelitian sebelumnya membahas Kasada dari beragam perspektif, mulai 

dari media komunikasi budaya (Pangestu, 2024), fungsi pelestarian tradisi (Zurohman et 

al., 2022), hingga asal-usul dan dinamika modernisasi. Meskipun demikian, kajian tentang 

bagaimana simbol-simbol Kasada dimaknai secara kolektif melalui kerangka komunikasi 

simbolik masih terbatas. Kekosongan penelitian ini menjadi dasar penting untuk 

struktur sosial komunitas Tengger. Analisis menunjukkan bahwa setiap unsur 

dalam upacara Kasada memiliki makna simbolik yang disepakati secara 

sosial, sehingga memungkinkan terjadinya proses pemaknaan bersama yang 

berperan dalam mempertahankan kohesi sosial. Simbol-simbol tersebut tidak 

hanya berfungsi secara ritualistik, tetapi juga sebagai sarana komunikasi 

budaya yang memperkuat identitas kelompok, solidaritas, serta legitimasi 

kepemimpinan religius melalui figur dukun Pandhita. Selain itu, ritual 

Kasada berfungsi sebagai ruang negosiasi makna, tempat masyarakat 

meneguhkan kembali struktur nilai dan etika komunal. Dengan demikian, 

upacara Kasada bukan semata tradisi keagamaan, melainkan mekanisme 

simbolik yang memastikan keberlanjutan identitas dan harmoni sosial 

masyarakat Tengger. Penelitian ini menegaskan bahwa komunikasi simbolik 

dalam Kasada memainkan peran sentral dalam menjaga keberlanjutan 

budaya, kesadaran kolektif, dan integrasi sosial komunitas Tengger di tengah 

perubahan sosial kontemporer. 

Kata Kunci : Upacara Kasada; Masyarakat Tengger; Makna simbolik; 

Budaya lokal; Komunikasi ritual 

  
Copyright © 2025 to Authors  

 Karya ini dilisensikan di bawah Lisensi Internasional Creative Commons 

Attribution 4.0  

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0


Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

278     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

menerapkan Teori Konvergensi Simbolik yang dikembangkan Bormann, Cragan, dan 

Shield sebagai pendekatan analisis. 

Dengan meninjau simbol seperti ongkek, larung saji, dan peran Romo Dukun 

sebagai fantasy theme dalam proses konvergensi simbolik, penelitian ini menelaah 

bagaimana pertukaran simbol dan cerita menciptakan rhetorical vision atau visi bersama 

masyarakat Tengger. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya literatur komunikasi 

budaya, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pelestarian tradisi Kasada serta 

pengembangan wisata budaya berbasis kearifan lokal. Melalui analisis tersebut, penelitian 

menegaskan bahwa Upacara Kasada merupakan narasi kolektif yang hidup dan dinamis 

dalam membentuk identitas budaya Tengger di tengah modernisasi dan globalisasi. 

Upacara Kasada merupakan tradisi adat kuno masyarakat Tengger yang 

dilaksanakan sejak masa leluhur dan diikuti oleh seluruh warga, termasuk mereka yang 

bukan beragama Hindu . Partisipasi lintas agama ini mencerminkan nilai toleransi yang 

telah lama hidup dalam komunitas Tengger. Ritual ini biasanya dilakukan pada tanggal 14 

bulan purnama di bulan Kasada dan dihadiri oleh masyarakat dari berbagai desa di sekitar 

kawasan Bromo (Suku et al., 2025). Pelaksanaannya memiliki beberapa tujuan utama, 

antara lain menghormati leluhur yang dipercaya sebagai pelindung kehidupan, 

memanjatkan doa serta memohon berkah kepada para dewa gunung, memperkuat identitas 

budaya melalui pelestarian nilai spiritual, dan menghormati tempat suci seperti Gunung 

Bromo yang dianggap sakral (Meidinata, 2021). Menurut legenda yang berkembang sejak 

masa Kerajaan Majapahit, Gunung Bromo telah dianggap suci dan menjadi bagian penting 

dalam identitas masyarakat Tengger. Kisahnya bermula dari pasangan Rara Anteng dan 

Joko Seger yang memohon keturunan kepada Sang Hyang Widhi Wasa dengan janji 

mengorbankan salah satu anak mereka. Setelah dikaruniai 25 anak, Raden Kusuma salah 

satu dari mereka menghilang dan suaranya terdengar dari kawah Bromo, menyampaikan 

bahwa keturunan pasangan tersebut akan hidup sejahtera jika mereka secara rutin 

mempersembahkan kurban ke kawah gunung. Sejak abad ke-13 Masehi, tradisi ini 

berkembang menjadi Upacara Kasada dengan bentuk persembahan berupa hasil panen dan 

ternak yang dilarungkan ke kawah Gunung Bromo (Yanuarta, 2024). 

Komunikasi simbolik dalam Upacara Kasada memegang peran penting dalam 

membentuk dan mempertahankan makna kolektif  masyarakat Tengger. Simbol-simbol 

seperti ongkek, larung saji, Pura Poten, serta peran Romo Dukun tidak hanya berfungsi 

sebagai elemen ritual, tetapi juga sebagai bahasa budaya yang menyampaikan nilai 

spiritual, moral, dan sosial secara turun-temurun. Melalui pengalaman langsung dalam 

prosesi Kasada, masyarakat termasuk generasi muda menginternalisasi nilai penghormatan 

kepada leluhur, rasa syukur, gotong royong, dan penghormatan terhadap alam. Narasi 

legenda Rara Anteng, Joko Seger, dan Raden Kusuma juga berperan sebagai dasar 

pembentukan rhetorical vision atau visi bersama (Littlejohn & Foss, 2014), yang 

menjelaskan asal-usul, identitas, serta tujuan hidup kolektif masyarakat Tengger. 

Lebih jauh, komunikasi simbolik dalam Kasada memperkuat kohesi sosial melalui 

partisipasi bersama, bahkan melintasi batas agama. Proses menyiapkan sesaji, mengarak 

ongkek, hingga melarungkan persembahan ke kawah Bromo menciptakan rasa 

kebersamaan dan keterikatan yang kuat. Simbol-simbol tersebut juga membingkai 

hubungan masyarakat dengan lingkungan, di mana Gunung Bromo dipandang sebagai 

ruang sakral yang menjadi perantara antara manusia dan dunia spiritual (Rahmawati, 

2025). Di tengah arus modernisasi dan meningkatnya minat wisatawan, komunikasi 

simbolik membantu masyarakat Tengger menjaga makna sakral Kasada agar tidak 

tereduksi menjadi sekadar atraksi budaya. Dengan demikian, simbol-simbol dalam 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    279 

 

Upacara Kasada tetap hidup sebagai narasi kolektif yang terus meneguhkan identitas 

budaya dan eksistensi masyarakat Tengger. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada analisis komprehensif mengenai makna 

sosial, kesalehan, dan nilai pragmatis Upacara Kasada melalui Teori Konvergensi 

Simbolik dengan menyoroti karakter, alur ritual, lokasi, serta peran tokoh dan simbol 

utama seperti Dukun Pandita dan ongkek sebagai pusat pembentukan makna kolektif. 

Berbeda dari penelitian sebelumnya seperti (Maulana & Yuwita, 2024) yang 

membandingkan aspek sosial dan alur ritual Grebeg Suro, (Zurohman et al., 2022)yang 

menitikberatkan pada nilai budaya, (Aditya Firhand, 2020) yang mengkaji alur 

pelaksanaanpenelitian ini menghadirkan pendekatan yang menyatukan seluruh temuan 

tersebut dalam satu kerangka simbolik yang holistik. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

Kasada bukan hanya ritual adat kejawen tanpa keterikatan agama tertentu, tetapi juga 

medium komunikasi simbolik yang memperkuat identitas, solidaritas, dan keberlanjutan 

nilai leluhur masyarakat Tengger. Serta (Rahmawati & Andalas, 2023) membahas tentang 

asal usul Upacara Kasada dan membahas 7 unsur budaya seperti Bahasa, religi, organisasi 

sosial, dan lain-lain 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif (B.Miles et al., 2014) 

yang bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam makna simbolik dalam Upacara 

Kasada yang diselenggarakan oleh masyarakat Suku Tengger di Kecamatan Tosari, 

Kabupaten Pasuruan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali realitas sosial 

dan budaya berdasarkan pemaknaan yang diberikan oleh para pelaku budaya itu sendiri. 

Penelitian ini tidak hanya berusaha menjelaskan simbol-simbol budaya secara tekstual, 

tetapi juga menafsirkan bagaimana simbol-simbol tersebut dipahami dalam kerangka 

kesadaran kolektif masyarakat yang tercipta melalui komunikasi dan interaksi dalam 

upacara. 

Penelitian ini memusatkan perhatian pada praktik budaya dan simbolik yang hidup 

dalam konteks ritual, serta bagaimana masyarakat Tengger memberi makna terhadap 

simbol-simbol tersebut dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam ranah spiritual. 

Objek utama penelitian ini adalah simbol-simbol yang terdapat dalam Upacara 

Kasada, seperti ongkek (sesaji utama), larung sesaji ke kawah Gunung Bromo, mantra-

mantra ritual, serta prosesi pemilihan dan peran tokoh adat . Sementara itu, subjek dalam 

penelitian ini adalah masyarakat Tengger yang terlibat secara aktif dalam upacara, 

terutama tokoh-tokoh adat dan warga yang berpartisipasi. Informan kunci dalam penelitian 

ini adalah Romo Sukarji selaku dukun adat yang memimpin jalannya upacara, serta dua 

warga dari Desa Tosari dan Mororejo, yaitu Ibu Gita dan Ibu Miftah, yang aktif dalam 

pelaksanaan ongkek dan persiapan ritual. 

Data dalam penelitian ini diperoleh dari dua jenis sumber, yaitu data primer dan 

data sekunder. Data primer dikumpulkan melalui wawancara langsung dan observasi 

partisipatif terhadap pelaksanaan upacara. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari 
literatur yang relevan seperti buku, jurnal ilmiah, artikel berita, serta dokumentasi visual 

dan audio dari berbagai sumber termasuk pemerintah daerah dan pelaku budaya local. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama (Fadli, 2021). Pertama 

adalah observasi partisipatif, di mana peneliti menyaksikan langsung pelaksanaan ritual 

dari awal hingga akhir untuk mengamati secara detail simbol-simbol yang muncul dan 

bagaimana masyarakat memperlakukannya. Kedua adalah wawancara mendalam, yang 

dilakukan secara semi-terstruktur dengan para informan kunci. Wawancara ini bertujuan 

untuk menggali pemaknaan simbol secara subjektif berdasarkan pengalaman, 

pengetahuan, dan keyakinan informan. Ketiga adalah dokumentasi, yakni dengan 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

280     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

mengumpulkan berbagai bukti visual dan tekstual seperti foto, video, catatan prosesi 

upacara, serta teks doa dan mantra yang digunakan selama ritual . 

Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan model interaktif 

dari Miles, Huberman, dan Saldana. Proses analisis ini diawali dengan reduksi data, yakni 

proses penyaringan informasi yang dianggap relevan dengan fokus kajian simbolik. 

Selanjutnya, data yang telah direduksi disajikan dalam bentuk narasi deskriptif yang 

memuat kutipan wawancara, pengamatan lapangan, serta penjelasan simbol secara 

terstruktur. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi, di mana peneliti 

menafsirkan data berdasarkan teori konvergensi simbolik untuk memahami peran simbol 

dalam membentuk kesadaran kolektif masyarakat Tengger. 

Untuk memastikan validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, 

yaitu membandingkan hasil dari berbagai teknik pengumpulan data (wawancara, 

observasi, dokumentasi) serta membandingkan pernyataan antar-informan. Peneliti juga 

melakukan member checking, yakni mengonfirmasi hasil interpretasi kepada informan 

utama, khususnya Romo Sukarji, guna memastikan bahwa pemaknaan terhadap simbol-

simbol dalam upacara sesuai dengan pemahaman asli masyarakat Tengger. Dengan strategi 

tersebut, keabsahan dan kepercayaan data dalam penelitian ini diupayakan tetap terjaga 

secara maksimal. 

 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Teori Konvergensi Simbolik 

Teori Konvergensi Simbolik atau Symbolic Convergence Theory sering disebut 

sebagai analisis tema fantasi (Fantasy Theme Analysis) (Song, 2025) berakar dari 

perspektif interpretif yang menitikberatkan pada proses pembentukan makna dan 

konstruksi visi retoris melalui interaksi sosial . Pada penelitian ini, Teori Konvergensi 

Simbolik digunakan untuk mengkaji nilai-nilai budaya dan simbolik yang muncul dalam 

Upacara Kasada. Beberapa poin penting temuan penelitian disajikan sebagai berikut: 

1. Analisis Kajian Pandangan Retorika Upacara Kasada 

a. Karakter Pada Upacara Kasada 

Dalam Teori Konvergensi Simbolik, karakter dapat berupa figur seperti pahlawan, 

tokoh antagonis, atau siapa pun yang terlibat dalam aktivitas kolektif maupun individual. 

Karakter berfungsi sebagai representasi pandangan individu terhadap dirinya ataupun 

terhadap orang lain. Pada Upacara Kasada, figur sentral adalah Romo Dukun, yang 

jumlahnya mencapai 48 orang. Setiap desa memiliki jumlah Romo Dukun yang berbeda, 

bergantung pada jumlah pedukuhan di wilayah tersebut. 

Salah satu informan adalah Romo Sukarji, seorang Romo yang telah mengabdi 

sebagai Romo Pandita adat selama 11 tahun dan pemangku agama Hindu Nusantara selama 

25 tahun. Beliau berasal dari Desa Mororejo, namun saat ini mengundurkan diri sementara 

dari jabatan demi menjaga nama baik akibat isu terkait tanaman ganja di lingkungannya. 

Tugas utama Romo Dukun adalah melafalkan mantra atau doa untuk menyucikan 
ongkek sebelum prosesi larung. Mantra tersebut dipanjatkan untuk memohon keberkahan 

bagi masyarakat Tengger. Selain Romo Dukun, karakter penting lainnya adalah 

masyarakat Tengger sendiri yang turut membawa hasil bumi sebagai bentuk persembahan 

pribadi dalam prosesi larung. 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    281 

 

b. Alur Prosesi Upacara Kasada 

Dalam tradisi Kasada, alur prosesi dimulai dari pemilihan calon dukun. Para calon 

belum dianggap lulus hingga mampu melafalkan mantra dengan sempurna tanpa 

kesalahan. Mereka mendapat tiga kesempatan; apabila gagal, calon dinyatakan tidak 

lolos.Setelah tahap pemilihan, dilaksanakan ritual semeninga yang berfungsi sebagai 

pemberitahuan sakral kepada penguasa gaib bahwa Pura Luhur Poten akan digunakan 

untuk Upacara Kasada. Ritual ini menjadi komunikasi spiritual awal sebelum prosesi 

utama, terutama menjelang larung sesaji. 

Tahap berikutnya adalah mulunen, yaitu proses pengukuhan sekaligus ujian resmi 

calon dukun. Mulunen dilakukan di Pura Luhur Poten dan dianggap sangat sakral karena 

menandai regenerasi kepemimpinan spiritual Tengger. Penguji dalam prosesi ini adalah 

Ketua Paruman Dukun Tengger. Setelah pembacaan mantra untuk sesaji selesai, ongkek 

diiring menuju kawah Gunung Bromo dengan tabuhan ketipung Tengger. Di lokasi ini, 

masyarakat juga diperbolehkan memberikan sesaji pribadi sesuai harapan masing-masing. 

c. Lokasi Upacara Kasada di Kecamatan Tosari 

Upacara Kasada melibatkan seluruh wilayah adat Tengger. Pemilihan Dukun 

dilakukan di masing-masing desa, sedangkan prosesi pengukuhan dilaksanakan terpusat di 

Pura Poten, kawasan Gunung Bromo. Pura Poten menjadi lokasi utama untuk pelaksanaan 

ritual seperti semeninga, pengukuhan dukun, dan pembacaan mantra penyucian sesaji. 

Lokasi terakhir prosesi adalah kawah Gunung Bromo, tempat dilangsungkannya larung 

sesaji. Gunung Bromo dianggap sebagai gunung suci karena mereka percaya para 

leluhurnya bersemayam disana (Salah et al., 2021). 

Wilayah Tengger mencakup empat kabupaten Pasuruan, Malang, Lumajang, dan 

Probolinggo namun seluruh komunitasnya memiliki pemahaman simbolik yang sama 

tentang narasi dan fantasi budaya Kasada. Dalam Teori Konvergensi Simbolik, tempat 

tidak hanya berfungsi sebagai lokasi ritual, tetapi juga sebagai arena bertemunya 

masyarakat dalam berbagi cerita dan fantasi kolektif. 

d. Perantara Pendukung 

Perantara pendukung dalam Upacara Kasada yang paling berpengaruh adalah 

Romo Dukun Pandita. Mereka bukan sekadar pemimpin ritual, tetapi juga figur yang 

mengesahkan dan mewariskan cerita tentang asal-usul Kasada. Menurut Romo Sukarji, 

seorang calon Romo Dukun harus memiliki kedekatan historis dan pengetahuan mendalam 

tentang tradisi Kasada, sehingga kecakapan spiritual dan genealogis menjadi syarat 

penting. Selain Romo Dukun, terdapat juga Sesepuh dan Legen. Sesepuh merupakan tokoh 

adat yang sangat dihormati, sedangkan Legen berperan sebagai pemimpin upacara di 

bawah Romo Dukun. Mereka memiliki tugas khusus dalam pembuatan ongkek; hanya 

Sesepuh dan Legen yang berwenang merangkai sesaji tersebut, sementara masyarakat 

menyediakan bahan-bahan yang dibutuhkan. 

2. Pengaruh Pesan pada Pandangan Retorika Dalam Tradisi Upacara Kasada 

Tradisi Kasada tidak hanya mencerminkan pelestarian budaya di tengah 

modernisasi, tetapi juga menghadirkan tiga aspek penting dalam pandangan retorika, yaitu 

kesalehan, sosial, dan pragmatisme (Littlejohn & Foss, 2014). 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

282     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

4. a. Kesalehan (Righteous) 

Dalam Teori Konvergensi Simbolik, kesalehan tidak merujuk pada agama tertentu, 

melainkan sensitivitas moral yang memengaruhi cara pandang retoris kelompok. Upacara 

Kasada merupakan manifestasi penghormatan masyarakat Tengger kepada leluhur dan 

Dewa Kusuma. Ungkapan syukur diwujudkan melalui larung hasil bumi seperti kentang, 

kubis, hingga ternak. 

Kesalehan juga tercermin dari komitmen masyarakat yang meluangkan waktu 

selama tiga hari untuk mengikuti rangkaian ritual. Kasada dahulu dapat disaksikan 

pengunjung, tetapi pasca pandemi kawasan ditutup bagi orang luar. Kebijakan ini dianggap 

sebagian masyarakat membuat prosesi lebih khusyuk, meskipun berdampak pada ekonomi 

UMKM lokal. Mantra yang dibacakan tidak merujuk agama tertentu, tetapi menggunakan 

bahasa Jawa Kuno dan Jawa Modern untuk memohon keselamatan dan keberkahan. 

b. Sosial (Social) 

Aspek sosial menjadi elemen penting dalam TKS menurut Bormann karena 

keberhasilan retorika bergantung pada interaksi. Kasada melibatkan seluruh masyarakat 

Tengger dari empat kabupaten. Nilai gotong royong sangat terlihat dalam proses 

pembuatan ongkek, musyawarah pemilihan dukun, hingga pelaksanaan ritual. Tradisi ini 

memperkuat kohesi sosial dan membangun solidaritas antarkelompok. Masyarakat yang 

berbeda agama tetap bergabung dalam satu kesatuan ritual, menunjukkan tingkat toleransi 

yang tinggi. 

c. Pragmatis (Pragmatic) 

Pragmatis adalah berkaitan dengan hal-hal yang praktis, ide, dan bukan teoritis, 

serta hasilnya dapat dimanfaatkan langsung dengan tindakan, bukan spekulasi atau 

abstraksi (Hanan & Hasanah, 2025). Aspek pragmatis berkaitan dengan nilai praktis yang 

mendukung berjalannya pandangan retorika. Kasada sering disalahpahami sebagai ritual 

keagamaan tertentu, padahal merupakan bentuk penghormatan terhadap Dewa Kusuma 

sebagai roh penjaga Tengger. Tradisi ini mengajarkan toleransi, penghargaan terhadap 

leluhur, serta pelestarian budaya yang diwariskan sejak era Majapahit. Pelestarian budaya 

ini memperkuat identitas masyarakat Tengger, meningkatkan solidaritas, dan menjaga 

kesejahteraan sosial bagi generasi mendatang. 

Makna Simbol dan Nilai Budaya Upacara Kasada 

a. Ongkek 

Ongkek adalah rangkaian sesaji berbentuk pikulan berisi berbagai hasil bumi 

masyarakat Tengger, seperti sayuran, bunga, janur, hingga uang. Ongkek dibuat oleh 

Sesepuh dan Legen dengan bahan utama seperti bunga gumitir, bunga tanalayu, bunga 

waluh, kentang, kobis, kacang, daun pakis, daun beringin, daun tebu, jantung pisang, 

pisang, dan pare (Zurohman et al., 2022). 

Ongkek memiliki filosofi Tandur Tuwuh, yang melambangkan rasa syukur atas 

limpahan rezeki selama setahun. Selain itu, ongkek menjadi simbol utama penghormatan 

kepada leluhur dan Dewa Kusuma. Desa yang sedang berkabung tidak membuat ongkek 

karena simbol ini merepresentasikan sukacita dan kelimpahan. Penataan ongkek mengikuti 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    283 

 

aturan tertentu, termasuk penggunaan bunga senikir yang dianggap sebagai lambang 

senenge pikir yakni harapan agar ongkek membawa kebahagiaan bagi leluhur yang 

menerimanya (Creators, 2023). 

b. Makna Larung Sesaji 

Larung sesaji merupakan prosesi akhir Kasada, yaitu melemparkan ongkek atau 

sesaji pribadi ke kawah Gunung Bromo. Persembahan pribadi dapat berupa sayuran, buah, 

atau hasil ternak. Larung dilakukan sebagai wujud syukur dan sebagai momen 

memanjatkan harapan atau nazar. Masyarakat berjalan sekitar 1,5 km dari Pura Luhur 

Poten menuju kawah Bromo untuk melaksanakan ritual ini. Kawah dianggap sebagai 

tempat bersemayamnya Dewa Kusuma. Prosesi ini menegaskan rasa kebersamaan, gotong 

royong, dan toleransi dalam masyarakat Tengger . Namun selain orang yang melarung 

sesaji ke kawah gunung bromo, adapun orang-orang yang mengumpulkan barang-barang 

atau sesaji yaitu disebut marit. Seorang Marit berdiri bahkan berlari untuk menangkap 

sesaji yang dilempar yang terkadang dibantu menggunakan jaring yang dipasang diujung 

tongkat (Munika Icah, 2025). 

c. Makna Mantra Sebagai Harapan dan Doa 

Mantra Kasada berbunyi: “Niti Luriwulan Kasada nyekar dhateng kawah gunung 

Bromo, sartomalih ngelabuh palawija palawiji sakkerapala kang dipungemeni katura 

dhateng Sunan Dumeling kang wonten Mungal, Sunan Pernoto kang wonten Poten, Sunan 

Perniti kang wonten Bejangan, lan Sunan Kusumo kang wonten kawah gunung Bromo. 

Sampune katur katura Dewo Pandhita Ratu (Zurohman et al., 2022). 

Mantra ini bermakna memperingati pengorbanan leluhur sejak dahulu dan 

mempersembahkan hasil bumi kepada Sunan Dumeling, Sunan Pernoto, Sunan Perniti, dan 

Sunan Kusumo, serta memohon agar persembahan tersebut diteruskan kepada Tuhan Yang 

Maha Esa. Mantra yang menggunakan bahasa Jawa Kuno dan Modern ini menegaskan 

bahwa Kasada bukan upacara keagamaan tertentu, melainkan ritual adat untuk 

menghormati leluhur dan memaknai kembali perjuangan mereka dalam memberi 

kehidupan bagi generasi sekarang. 

d. Asal-usul Mitologis Upacara Kasada 

Berdasarkan wawancara mendalam yang dilakukan diperoleh sejumlah temuan 

yang memperkaya pemahaman mengenai makna simbolik Upacara Kasada dalam 

masyarakat Tengger di Kecamatan Tosari. Wawancara dilakukan secara langsung dan 

semi terstruktur untuk memperoleh informasi yang komprehensif mengenai proses, 

keyakinan, dan makna simbolik dalam pelaksanaan upacara tersebut. 

Adapun cerita asal-usul Mitologis Upacara Kasada yakni, Legenda Joko Seger dan 

Roro Anteng merupakan fondasi mitologis utama yang melandasi pelaksanaan Upacara 

Kasada oleh masyarakat Suku Tengger (Rahmawati & Andalas, 2023). Kisah ini telah 

diwariskan secara turun-temurun dan menjadi bagian integral dalam konstruksi makna 

simbolik dalam ritual budaya tersebut. Menurut penuturan tokoh adat yang diwawancarai, 

pasangan Joko Seger dan Roro Anteng awalnya tidak dikaruniai keturunan. Dalam 

usahanya untuk mendapatkan anak, mereka melakukan pertapaan dan semedi di kawah 

Gunung Brahma yang kini dikenal sebagai Gunung Bromo. 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

284     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

Dalam keheningan spiritual dan kekhusyukan mereka memohon kepada Batara 

Brahma, keduanya menyampaikan nazar: apabila permohonan mereka dikabulkan dan 

dianugerahi keturunan, maka dari 25 anak yang diminta, satu di antaranya akan mereka 

persembahkan kembali sebagai bentuk pengorbanan dan rasa syukur kepada sang Pencipta. 

Permintaan tersebut dikabulkan. Pasangan tersebut akhirnya memiliki 25 anak, 

sebagaimana yang mereka janjikan dalam nazar. 

Namun, ketika tiba saatnya untuk memenuhi nazar dan mengorbankan salah satu 

anak, yaitu putra bungsu mereka yang bernama Raden Kusuma, keduanya merasa berat 

hati sebagai orang tua. Dalam dilema batin yang mendalam, mereka berusaha menghindari 

pengorbanan tersebut. Akibat dari pelanggaran janji itu, terjadilah peristiwa supranatural: 

kobaran api besar muncul dari kawah Gunung Bromo dan menyambar hingga akhirnya 

menelan Raden Kusuma. 

Raden Kusuma pun hilang tanpa jejak. Pencarian yang dilakukan oleh keluarga dan 

warga sekitar tidak membuahkan hasil. Namun dalam suasana duka dan keputusasaan, 

terdengar suara gaib yang menyatakan bahwa Raden Kusuma telah diterima oleh para 

dewa dan kini telah manunggal menjadi bagian dari dunia spiritual sebagai Dewa Kusuma. 

Ia diangkat menjadi penjaga Gunung Bromo dan pelindung masyarakat Tengger. 

Dalam pesan gaib tersebut juga disampaikan bahwa sebagai bentuk penghormatan 

dan pemenuhan janji, seluruh keturunan dan masyarakat Tengger hendaknya 

mempersembahkan hasil bumi kepada Dewa Kusuma setiap tahun, tepatnya pada bulan 

Kasada saat bulan purnama. Persembahan tersebut tidak harus berupa manusia seperti 

dahulu, melainkan dapat digantikan dengan hasil pertanian dan berbagai bentuk palawija. 

Tujuan dari persembahan itu adalah untuk menjaga harmoni antara manusia, alam, dan 

leluhur, serta untuk memohon keselamatan, kesuburan, dan kemakmuran. 

Dari kisah inilah kemudian lahir tradisi Upacara Kasada yang terus dilestarikan 

hingga kini oleh masyarakat Suku Tengger. Ritual tersebut menjadi perwujudan dari nilai-

nilai spiritual, komitmen terhadap janji leluhur, dan pengakuan terhadap kekuatan ilahi 

yang diyakini mengatur keseimbangan kosmis. Legenda Joko Seger dan Roro Anteng tidak 

hanya menjadi cerita rakyat, tetapi juga berfungsi sebagai “tema fantasi” dalam konteks 

Teori Konvergensi Simbolik, yang memungkinkan masyarakat Tengger membangun 

kesadaran kolektif dan identitas budaya yang kohesif. 

e. Peran Romo Dukun dalam Struktur Sosial dan Spiritual 

Romo Sukarji, sebagai figur sentral dalam pelaksanaan upacara, menjelaskan 

bahwa prosesi Kasada bukan sekadar ritual keagamaan semata, melainkan sebuah bentuk 

penghormatan spiritual yang mendalam kepada leluhur, terutama Raden Kusuma. Ia 

menegaskan bahwa masyarakat Tengger mempercayai keberadaan Raden Kusuma sebagai 

roh penjaga Gunung Bromo, yang menjadi pusat utama dari pelaksanaan upacara. 

Kepercayaan ini diwariskan secara turun-temurun melalui cerita rakyat dan legenda yang 

terus direproduksi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Sebagaimana dikemukakan 

dalam wawancara, Romo Sukarji menyebut bahwa seluruh pelaksanaan upacara Kasada 

tidak bisa dilepaskan dari kisah pengorbanan Raden Kusuma, anak dari pasangan Joko 

Seger dan Roro Anteng, yang menjadi dasar lahirnya tradisi tersebut. 

Lebih lanjut, Romo Sukarji menjelaskan bahwa prosesi pemilihan Romo Dukun 

tidak dilakukan setiap tahun, melainkan hanya ketika terdapat kekosongan jabatan di suatu 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    285 

 

desa. Seorang calon Romo Dukun harus memiliki garis keturunan langsung serta 

pemahaman spiritual yang mendalam tentang ajaran dan adat istiadat Tengger. Proses 

pengukuhan calon dilakukan melalui tahapan ritual yang disebut mulunen, yakni ujian 

pengucapan mantra-mantra suci secara lisan. Jika gagal dalam tiga kali kesempatan, maka 

calon dinyatakan tidak layak menjadi pemimpin spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa 

otoritas spiritual dalam masyarakat Tengger dibangun melalui kombinasi antara warisan 

genealogis dan kemampuan ritual yang konkret, sesuai dengan kerangka teori konvergensi 

simbolik yang menekankan pada pentingnya konsensus simbolik dalam pembentukan 

identitas kelompok. 

Dalam konteks ini, peran Romo Dukun sebagai pemimpin spiritual tidak hanya 

bersifat ritualistik, tetapi juga kultural. Tahun 2015 menjadi titik penting di mana dilakukan 

reformulasi kelembagaan dukun adat dari “Paruman Dukun” menjadi “Paruman Dukun 

Pandita Tengger”. Perubahan nomenklatur ini ditujukan untuk menghindari 

kesalahpahaman masyarakat luar yang sering menyamakan dukun adat dengan dukun 

santet. Istilah Pandita dipilih untuk menekankan sisi religius, luhur, dan suci dari jabatan 

tersebut. Reformasi ini menjadi simbol bahwa komunikasi budaya yang terjadi di tengah 

masyarakat Tengger bersifat dinamis, adaptif, dan terus menyesuaikan diri terhadap 

konteks sosial yang berkembang. 

Ibu Gita, salah satu warga Desa Tosari, memberikan pandangannya mengenai 

perubahan suasana pelaksanaan upacara sebelum dan sesudah pandemi COVID-19. Ia 

mengaku merasa lebih nyaman dan khusyuk saat upacara berlangsung dalam suasana 

terbatas pascapandemi. Menurutnya, pembatasan akses bagi masyarakat luar justru 

memberikan ruang spiritual yang lebih intim bagi warga lokal untuk melakukan 

komunikasi spiritual dengan leluhur tanpa gangguan dari kerumunan wisatawan. Pendapat 

ini juga diamini oleh Romo Sukarji yang mengatakan bahwa sebelum pandemi, masyarakat 

dari luar daerah bahkan luar agama turut menghadiri Kasada, menciptakan kemacetan di 

kawasan Bromo, sementara selama pandemi hingga kini, pelaksanaan kembali difokuskan 

pada masyarakat Tengger sendiri. Ini menunjukkan bahwa aspek simbolik dalam ritual 

Kasada dapat berubah makna sesuai konteks sosial yang melingkupinya. 

Sementara itu, Ibu Miftah yang berasal dari Desa Mororejo juga menekankan 

pentingnya simbol-simbol dalam upacara tersebut, terutama ongkek yang dibuat dengan 

bahan-bahan tertentu tanpa tambahan garam dan ikan laut. Ia menyebut bahwa masyarakat 

sangat menghormati tradisi ini karena mereka percaya bahwa ongkek adalah persembahan 

suci kepada Sang Hyang Widhi serta simbol penghormatan kepada alam dan leluhur. Ia 

juga menambahkan bahwa warga biasa turut berkontribusi dalam pengadaan bahan sesaji 

seperti buah, sayuran, dan hasil bumi lain sebagai bentuk partisipasi kolektif, meskipun 

pembuatan ongkek hanya dilakukan oleh kalangan tertentu seperti para sepuh dan pak 

legen. 

Secara keseluruhan, hasil wawancara menunjukkan adanya pola komunikasi 

budaya yang kuat dan terstruktur dalam masyarakat Tengger. Simbol-simbol yang 

digunakan dalam Upacara Kasada tidak hanya mengandung nilai spiritual dan religius, 

tetapi juga menjadi sarana pengikat sosial antarindividu maupun antar-generasi. Narasi 

kolektif yang dibangun melalui legenda dan ritual kemudian dihidupkan kembali setiap 

tahun melalui prosesi upacara, menjadikannya sebagai fantasy theme dalam teori 

konvergensi simbolik. Komunikasi yang terjadi bukan hanya komunikasi verbal, 

melainkan komunikasi simbolik yang membentuk dan mempertahankan kesadaran kolektif 

masyarakat Tengger sebagai satu kesatuan identitas budaya. 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

286     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

Dengan demikian, hasil wawancara ini tidak hanya memperlihatkan pemahaman 

masyarakat terhadap simbol dan nilai budaya dalam Upacara Kasada, tetapi juga 

mengonfirmasi bahwa komunikasi simbolik memainkan peran sentral dalam membangun, 

menjaga, dan mereproduksi makna bersama dalam komunitas adat yang telah eksis selama 

ratusan tahun. 

f. Rangkaian Ritual Kasada dan Makna Simboliknya 

Upacara Kasada merupakan ritual tahunan masyarakat Suku Tengger yang 

diselenggarakan untuk menghormati leluhur, khususnya Dewa Kusuma, serta sebagai 

bentuk permohonan berkah dan keselamatan. Dalam penelitian ini ditemukan bahwa 

struktur sosial masyarakat Tengger tercermin dalam peran masing-masing tokoh dan 

partisipan ritual. Salah satu tokoh utama adalah Romo Dukun atau dukun adat, yang 

bertindak sebagai pemimpin spiritual sekaligus penjaga nilai tradisi. Berdasarkan 

wawancara dengan Romo Sukarji, diketahui bahwa jabatan Romo Dukun tidak diwariskan 

secara sembarangan, melainkan melalui garis keturunan dan pengujian spiritual yang ketat. 

Romo dipilih melalui musyawarah adat dan harus mampu menghafal serta melafalkan 

mantra secara sempurna (Sugita, 2023). 

Peran Romo Dukun tidak hanya bersifat religius, tetapi juga sosial dan pragmatis. 

Ia menjadi perantara antara masyarakat dengan leluhur dan alam, mengkoordinasikan 

persiapan hingga pelaksanaan upacara. Selain Romo, tokoh-tokoh lain seperti sesepuh 

adat, dan masyarakat yang menyiapkan ongkek juga memiliki peran penting. Mereka 

bekerja secara gotong royong, menunjukkan kekuatan solidaritas dalam masyarakat adat. 

Partisipasi aktif masyarakat Tengger mencerminkan bahwa upacara ini bukan milik 

segelintir elit spiritual, tetapi milik kolektif yang melibatkan semua lapisan warga. Peran 

ini mencerminkan model kepemimpinan partisipatif yang kuat dalam struktur sosial 

budaya Tengger. 

Rangkaian ritual Kasada terdiri atas beberapa tahapan penting yang sarat akan nilai 

simbolik. Prosesi dimulai dari pemilihan calon dukun dan pengujian mantra, yang menjadi 

bentuk regenerasi kepemimpinan spiritual. Setelah itu dilakukan semeninga, yaitu ritual 

pemberitahuan kepada alam gaib bahwa Pura Luhur Poten akan digunakan sebagai pusat 

upacara. Proses ini mengandung makna komunikasi awal antara dunia nyata dan dunia 

gaib. Upacara kemudian dilanjutkan dengan pemantraan ongkek, yakni sesaji hasil bumi 

yang telah dihias dengan bahan-bahan seperti bunga gumitir, waluh, daun pakis, dan 

jantung pisang. Tahapan ini menjadi simbol syukur dan penghormatan terhadap kekuatan 

alam. Simbolisasi unsur alam dan hasil bumi ini juga menunjukkan kesadaran ekologis 

masyarakat Tengger, yang meyakini bahwa keharmonisan dengan alam merupakan bagian 

dari kehidupan spiritual. 

Puncak dari ritual adalah larung sesaji ke kawah Gunung Bromo. Masyarakat 

membawa ongkek ke bibir kawah dan melemparkannya sebagai simbol penyerahan diri 

dan pengorbanan (Sejati et al., 2023). Dalam konteks teori konvergensi simbolik, tahapan-

tahapan ini menciptakan narasi bersama yang diyakini masyarakat sebagai wujud 

hubungan harmonis antara manusia, alam, dan roh leluhur. Rangkaian ritual ini tidak hanya 

merepresentasikan sistem kepercayaan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antaranggota 

masyarakat. Ritual tersebut juga memperlihatkan kontinuitas nilai-nilai spiritual 

masyarakat Tengger dari generasi ke generasi. Selain itu, bentuk partisipasi dalam ritual 

larung sesaji menjadi cara komunitas Tengger menyalurkan aspirasi dan harapan mereka 

dalam bentuk tindakan kolektif yang bermakna. 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025    287 

 

4.   KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa Upacara Kasada merupakan ritual adat yang sarat makna 

simbolik dan berfungsi sebagai ruang terjadinya konvergensi simbolik dalam masyarakat Suku 

Tengger. Melalui analisis terhadap karakter ritual, alur prosesi, lokasi sakral, serta peran 

perantara pendukung seperti Dukun Pandita dan Sesepuh, terlihat bahwa narasi kolektif 

mengenai leluhur, Dewa Kusuma, dan asal-usul Kasada terus direproduksi dan dilestarikan dari 

generasi ke generasi. Pandangan retorika dalam upacara ini mencakup tiga aspek utama: 

kesalehan, yang tercermin dalam penghormatan kepada leluhur dan ungkapan rasa syukur 

melalui sesaji; nilai sosial, yang tampak pada praktik gotong royong, musyawarah, dan 

kebersamaan seluruh masyarakat Tengger; serta pragmatis, yang memperlihatkan bahwa ritual 

ini berperan mempertahankan identitas budaya, menguatkan solidaritas kelompok, sekaligus 

mengembangkan toleransi lintas agama. Unsur simbolik seperti ongkek, mantra, serta prosesi 

larung sesaji semakin mempertegas makna spiritual dan kultural Upacara Kasada. Dengan 

demikian, upacara ini tidak hanya berfungsi sebagai manifestasi kepercayaan leluhur, tetapi 

juga sebagai mekanisme komunikasi budaya yang menjaga keberlanjutan tradisi, memperkuat 

jaringan sosial, dan mempertahankan identitas Suku Tengger di tengah dinamika modernisasi. 

 
5. DAFTAR PUSTAKA 

Aditya Firhand, R. A. (2020). Upacara Adat Yadnya Kasada Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan 

Tahun 2000-2019 : Studi Tentang Dinamika Kebudayaan Rohani di Era Modern. 

B.Miles, M., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis. SAGE. 

Creators, Z. (2023). Makna Ongkek, Sesajen Sekaligus Simbol Kesucian Warga Suku Tengger. Lifestyle. 

Febriani, R., & Riyanto, E. D. (2021). Upacara Adat Tengger di Ambang Komodifikasi: Merawat 

Tradisi dari Ancaman Desakralisasi. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 23(2), 148–156.  

Hanan, S., & Hasanah, K. (2025). Efek Paparan Tagar # KaburAjaDulu terhadap Intensi Bekerja ke 

Luar Negeri Mahasiswa. 

Jumadil, M. (2023). Teori konvergensi simbolik. Wikipedia. 

Liana, CorAdam, A. F. R., & Ry. (2020). Upacara Adat Yadnya Kasada Kecamatan Tosari Kabupaten 

Pasuruan Tahun 2000-2019 : Studi Tentang Dinamika Kebudayaan Rohani Di Era Modern. 

Avatara, e-Jurnal Pendidikan Sejarah, 10(1), 1–11. 

Littlejohn, S. W., & Foss, K. A. (2014). Teori Komunikasi. Salemba Humanika. 

Maulana,  mohammad alfian ekarizal, & Yuwita, N. (2024). Tradisi Grebeg Suro Sebagai Ritual Religi 

Desa Gerbo Dengan Pendekatan Symbolic Convergence Theory Universitas Yudharta Pasuruan 

Grebeg Suro is an important tradition in Javanese culture which is carried out in Gerbo Village , 

Pasuruan Regency . This trad. 11(2), 112–119. 

Meidinata, M. I. (2021). Konsep Manusia dalam Budaya Yadnya Kasada di Gunung Bromo (Kajian 

dalam perspektif Laudato Si Art. 84-88). Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya, 11(3), 50–70.  

Munika Icah, R. E. (2025). MENJAGA WARISAN LELUHUR: PELESTARIAN TRADISI BUDAYA 

KASADA Icah Munika 1 , Eko Ribawati 2 12 Program Studi Pendidikan Sejarah, Fakultas 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Sultan Ageng Tirtayasa. 9(3). 

Pangestu, Y. G. (2024). UPACARA YADNYA KASADA SUKU TENGGER DALAM PERSPEKTIF 

KOMUNIKASI BUDAYA ( Studi di Kecamatan Sukapura , Kabupaten Probolinggo ). 2(2). 

Rahmawati, S. A. A., & Andalas, E. (2023). Asal Usul Upacara Yadnya Kasada Sebagai Dasar 

Kehidupan Kebudayaan Masyarakat Tengger Probolinggo. Lingua Franca:Jurnal Bahasa, Sastra, 

Dan Pengajarannya, 7(1), 110. 



Salsabillah Reghita Aulia, Nurma Yuwita & Simbol dan Identitas Budaya dalam Upacara Kasada Suku Tengger: 

Perspektif Teori Konvergensi Simbolik Hal 276-288 

 

288     Jurnal Ilmu Komunikasi Vol.4.No 2 Tahun 2025  

 

Salah, S., Aset, S., Budaya, W., & Dahlan, U. A. (2021). 1) , 2) 1). 4(1). 

Sejati, A. E., Sumarmi, S., Astina, I. K., Susilo, S., & Kurniawati, E. (2023). the Environmental 

Conservation Value of Tengger Tribe’S Traditional Ceremony in Supporting the Mount Bromo 

Tourism Area. Geojournal of Tourism and Geosites , 46(1), 315–326.  

Sugita, N. M. (2023). Mengenal Dukun Pandita Suku Tengger: Peran, Fungsi dan Kedudukannya. 

Suku, A., Muniroh, L., Rifqi, M. A., & Socadevia, A. (2025). An Exploratory Study on the Philosophy 

, Nutritional Content , and Food Value in Traditional Ceremonies of the Tengger Tribe Studi 

Eksplorasi Mengenai Filosofi , Kandungan Gizi , dan Nilai Makanan. 9(1), 137–145.  

Susanto, D., Nugroho, P., & Numata, S. (2024). Traditional ecological knowledge for monitoring 

Anaphalis javanica (DC.) Sch.Bip. (Asteraceae) in Bromo Tengger Semeru National Park, 

Indonesia. Environmental Monitoring and Assessment, 196(8).  

Yanuarta, F. (2024). Nilai-Nilai Kebudayaan dan Implementasi Pancasila dalam Upacara Kasada Suku 

Tengger. Kajian Teori Dan Praktik Pendidikan PKN, 11(01), 106–113. 

Zurohman, A., Bahrudin, B., & Risqiyah, F. (2022). Nilai Budaya Lokal Pada Upacara Kasada Dalam 

Upaya Pelestarian Kebudayaan Masyarakat Suku Tengger Desa Ngadisari Kecamatan Sukapura 

Kabupaten Probolinggo. Pendekar: Jurnal Pendidikan Berkarakter, 5(1), 27.  

 


